

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

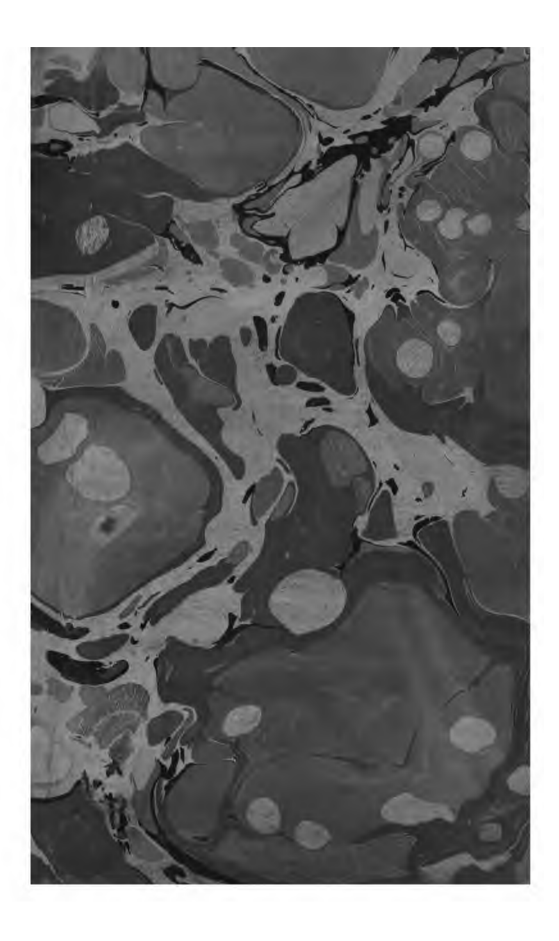
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







70 %

30-6.



288. ASP

ta724

4

.

•

•

.

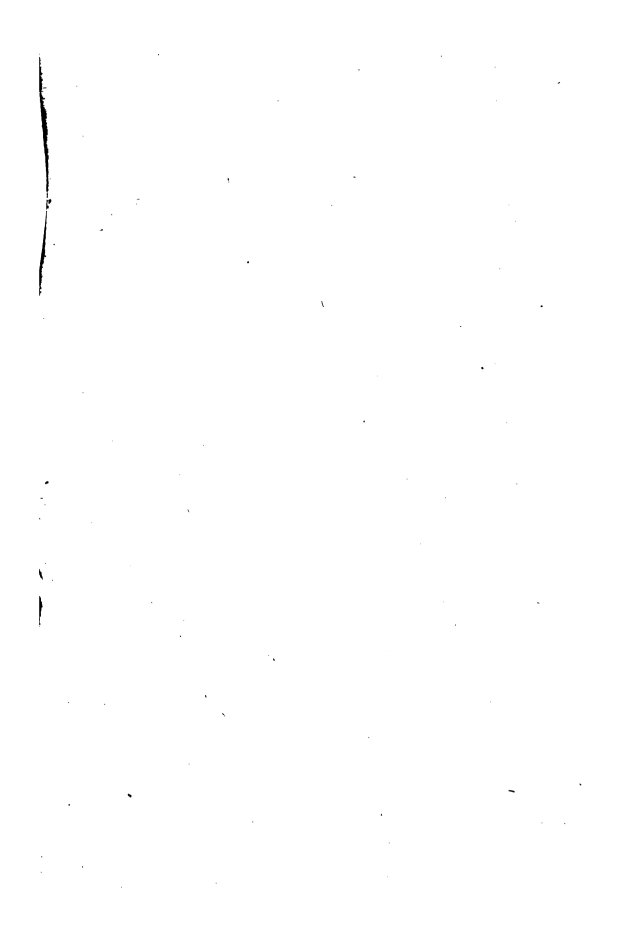
|  |   |  |   | , |  |
|--|---|--|---|---|--|
|  |   |  |   |   |  |
|  | • |  |   |   |  |
|  | • |  |   |   |  |
|  | • |  | • |   |  |
|  | ٠ |  |   |   |  |
|  | • |  |   |   |  |
|  | • |  |   |   |  |
|  | • |  |   |   |  |
|  |   |  |   |   |  |
|  |   |  |   |   |  |



• . 

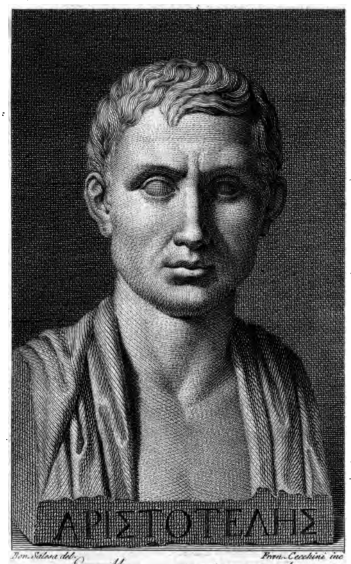
|  | · |  |   |
|--|---|--|---|
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  | • |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |





•

•



Salana del Marmore antiquo apud 108. NIC. DE AZARA

## EL ARTE POETICA

## DE ARISTÓTELES

EN CASTELLANO.

POR D. JOSEPH GOYA Y MUNIAIN.

DE ÓRDEN SUPERIOR— EN LA IMPRENTA DE DON BENITO CANO AÑO DE 1798. Suarea Ffamich 11-27-1922 gen.

# AL EXCELENTÍSIMO SEÑOR D. GASPAR MELCHOR DE JOVELLANOS.

## EXCMO. SEÑOR:

Como al Rey nuestro Señor dediqué el Cesar traducido en Castellano, y al Serenísimo Señor Príncipe de Asturias el Catecismo Católico trilingüe del Padre Pedro Canisio; así ahora por especiales

razones ofrezco á V. E. puesta nuevamente en Castellano la Poética de Aristóteles con algunas Notas que para su mejor inteligencia me parecieron necesarias.

La ocasion que hubo para la nueva traduccion fué ésta; que habiendo el Sr. Azara Ministro de S. M. en Roma pedido á ésta Real Biblioteca las lecciones variantes que resultasen entre un precioso códice que hay en ella, y entre las ediciones mas correctas de la misma Poética; el Bibliotecario mayor, quando me hallaba dedicado á otro linage de estudios mas propios de mi genio, profesion y estado, me encargó que reconociese y anotase dichas variantes.

Al desempeñar el encárgo me aficioné á la Poética de Aristóteles: y creyendo que las dos versiones que tenemos podrian todavía mejorarse algun tanto, determiné de probarme á bacer otra tercera. Acabada que fué, se remitió original á exámen de inteligentes en Roma: como allí les bubiese parecido bien, quiso el Bibliotecario mayor, y S. M. mandó, que se imprimiese á espensas de la Real Biblioteca.

chan por la Secretaria de V. E., y como su voto puede muy bien discernir y justamente apreciar el valor de la obra, calificando quanto pertenece al Arte Poética; parece que sin haber de buscar otras razones, naturalmente se ofrecen las especiales que se han insinuado para dirigirme á la proteccion de V. E.; suplicándole tenga por bien de admitir ésta

muestra de mi aficion á las Buenas Letras en quanto ellas no impiden el estudio de otras mas sérias é importantes en que debo emplearme.

Dios guarde á V. E. muchos años. Madrid 20. de Junio de 1798.

Exc.mo Señor:

B. L. M. D. V. E.

Joseph Goya y Muniain.

## AL QUE LEYERE.

Pues que todas las Naciones cultas han traducido en su lengua vulgar la Poética de Aristóteles, y los Poetas y Escritores de todos los tiempos se han esmerado tanto en estudiarla, observarla v aclararla; no se puede dudar sinoque este Tratado debe de ser verdaderamente precioso y á todas luces estimable. Lo que sienten los inteligentes v juiciosos es, que no nos haya llegado entero y con el sér cumplido que le dió su Autor. De hecho, quien leyere este Libro de la Poética, y lo confrontáre, así con otras obras del Autor, como con lo que él mismo ofrece al principio de este Tratado v no cumple; sacará por consecuencia, que si bien se debe creer que Aristóteles cumplió lo que prometió y comenzó, nosotros no gozamos sino es un fragmento de la Poética, y ese muy oscuro y truncado.

Como sinembargo se mira generalmente con tanto respeto la doctrina que en él se asienta y

· 

•

.

-

de publicarse: pero no habiéndose todavía verificado, puesto que ha cinco años que al nuevo Editor se remitiéron las variantes que pidió del muy apreciable Códice de S. M. en esta Real Biblioteca; ha sido preciso seguir la citada edicion de Glasgua, que pasa por una de las mas seguras. La division de Capítulos vá hecha segun que me ha parecido mas conforme con la mente del Autor, y naturaleza de la obra.

Se han puesto tambien Notas: pero no mas que las precisas; procurando aligerarlas de erudicion que no sea escogida: pues comoquiera que sería cosa muy facil amontonarlas y cargarlas de noticias obvias y comunes; todavía teniendo por cierto que la abundancia de las cosas, aunque sean buenas, hace que no se estimen; y la carestía, aun de las malas, se estíma en algo; he cercenado á las veces Notas enteras: que por eso se podrá estrañar el que no las haya donde quizás fueran menester. Por si alguno quisiere carear mi version con el testo, y fallar sobre la fidelidad y mérito de ella en comparacion de otras; ha sido preciso imprimir el Griego á par del Castellano: que el juicio adefesios ó á bulto, qual suele de ordinario ser el

de muchos, no es muy para temido, ni aun siquiera para respetado. Si en algun tiempo saliese á luz la prometida edicion del Caballero Inglés, y por ella se corrigiesen, supliesen y aclarasen las que hasta aora corren; no faltarán Españoles inteligentes y versados en la Lengua Griega que mejoren entónces, aclaren y perfeccionen esta version. La qual, ya se vé, no estará libre de defectos: con solo que sean ménos que en las otras traducciones anteriores, me daré por contento. Tal qual de ellos se debe atribuir á la imprenta: algunos otros á falta de la letra Griega, que siendo la primera que se ha hecho y fundido en España por esta Real Biblioteca; no ha salído de todo en todo cumplida y perfecta.

Por si alguno quisiere todavía mejorar mi version y enriquecer las Notas, será bien que se valga de las esquisitas noticias que sobre muchos puntos dudosos y oscuros dió el erudito Cárlos Sigonio en sus controversias con Francisco Robertello acerca de unas materias tan antiguas como curiosas de esta Poética; y son por egemplo, la música Aulética y Citarística, la Poesía Nómica, la llamada de los Persas y Ciclópes, la Falica, Ditirámbica, el Margites de Homero, el Archonte, y otras curio-

sidades de este género, que tal vez yo no he acertado á ponerlas en claro por no haber tenido noticia de las tales controversias hasta despues de acabada la impresion.

Dicho Sr. Azara ha querido que ésta traduccion, vista y exâminada de su órden en Roma. lléve à la frente el retrato de Aristóteles que se hizo para la vida de Ciceron publicada por S. E. En gracia de los Españoles antiguos y modernos, entre quienes jamas han faltado escelentes Maestros de Poética y Poetas muy aventajados, debe decirse y tener por cierto, que sin salir de España, se encuentra quanto es necesario, no solo para la inteligencia entera de Aristóteles y Horacio, sino para formar tambien, si fuese menester, una cumplida, sábia y segura Poética, que en nada conociese ventaja ni á la muy aplaudida del insigne Obispo Gerónimo Vida, ni á la tan celebrada de Nicolas Boileau Despréaux, bellamente traducida en Castellano por el Sr. Madramany.

No me parece cerrar este Avíso al Letor sin dar respuesta y satisfacer á una pregunta curiosa que casi diariamente oímos hacer á muchos paisanos nuestros, y es: Por qué medios los Españoles

en el siglo décimosesto, que fué y se apellída con razon el de Oro de la Poesía Castellana, llegáron á un tal punto de Buen-gusto, que lo viniesen á poseer y mostrar en todas las Buenas Letras, no solo en las poesías de todo género? La respuesta es de D. Luis Joseph Velazquez en sus Orígenes de la Poesía Castellana: La tercera edad (dice) fué el siglo décimosesto; siglo de Oro de la Poesía Castellana; siglo en que no podia dejar de storecer la buena Poesía, al paso que habian llegado á su aumento las demas Buenas Letras. Los medios sólidos, de que la Nacion se habia valído para alcanzar éste buen gústo, no podian dejar de producir tan ventajosas consecuencias: SE LEIAN, SE IMITABAN, I SE TRA-DUCIAN LOS METORES ORIGINALES DE LOS GRIEGOS I LATINOS: I LOS GRANDES MAESTROS DEL ARTE ARISTOTELES T HORACIO, LO ERAN ASIMISMO DE TODA LA NACION. He pues aquí los medios sólidos y únicos para llegar al Buen-gusto: y he aquí tambien porque yo, suscribiendo gustosamente al moderno digno Elogiador de Antonio de Lebrija, Alentado de su espíritu (de éste, y tomando las palabras de aquel) me atrevo á prenunciar, que la presente falta de gústo y solidez en las Letras seguirá sin remedio, miéntras no se favorezca por todos modos el estudio de la lengua y erudicion Griega.

Y aun se podria añadir, que á tan necesario estudio debe juntarse la imitacion de los escelentes y acabados modelos de los Griegos en toda suerte de literatura; porque escrito está, y por sugeto que tenia voto en la materia: E solis propemodum Græcis hauriendum est quidquid ad Poëticam pertinet: cum et copiosius et felicius quam ulla alia gens artem hanc excoluerint, et monumenta reliquerint, unde cognoscere possimus, ad quam sublime fastigium provecta ab iis fuerit hæc scientia. Quod Latinos attinet, de his opus non est ut quidquam dicamus; cum in omnibus Græcos secuti sint, et, præter imitationis studium, novi nihil addiderint. Ab his itaque exempla, à Græcis, præter exempla, etiam præcepta Artis petas licet.

Vos exemplaria Græca Nocturna versate manu, versate diurna. Horat.

## ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ

#### ΠΕΡΙ ΠΟΙΗΤΙΚΗΣ.

## K Ε Φ. α΄.

τ ΙΙ ερί ποιητικής αὐτής τε και τῶν είδῶν ἀυτής, ήν πνα δύναμιν έχας ον έχα, καὶ πῶς δὲῖ συνίςαιδαι τῶς μύθες, εί μέλλοι καλώς έξειν ή ποίησις έτι δε έκ πόσων καὶ ποίων ές ὶ μορίων ὸμοίως δὲ καὶ περὶ τῶν ἄλλων ὅσα της αύτης έςτ μεθόδου, λέγωμεν, άρξαμενοι κατά Φύσιν πρώτον άπὸ τῶν πρώτων. Εποποιία δη κ ή τῆς τραγωδίας ποίησις, έπ δε κωμφδία η ή διθυραμοοποιηπκή, και της αύλητικής ή πλείτη και κιθαριτικής, πάσω τυγχάνεσιν έσαι μιμήσεις τὸ σύνολον διαφέρεσι δε άπλήλων τρισίν η γαρ τῷ γένα ἐπέροις μιμεῖοθαι, ή τῷ ἐπερα, ή τῷ ἐπέρως, κ μη τον άυτον τρόπον. Εσσερ γαρ κ χρώμασι κ χήμασι πολλα μιμώνται τινες άπεικάζοντες, οι μεν δια τέχνης, οί δε δια συνηθείας, έτεροι δια της Φωνής ούτω καν ταῖς είρημέναις τέχναις, απασαι μεν ποιένται την μίμκοιν έν ρυθμω η λόγω η άρμονία τέποις δε η χωρίς, η μεμιγμένοις. Οίον, άρμονία μεν ε ρυθμώ χρώμεναι μόνον, ήπε αύλητική κ ή κιθαριςτκή, κάν εί πνες έτεραι τυγχάνωσιν έσου τοιαῦτοι την δύναμιν οΐον, η τῶν συρίγΓων. Αυτῷ ο τῷ ρυθμῷ μιμενται χωρίς άρμονίας οί τῶν ορχης ῶν· κ γαρ έτοι δια των χηματιζομένων ρυθμών μιμένται κ ήθη 🕏 πάθη 🕏 πράξίς. Η δε έποποιία μόνον τοῖς λόγοις

## LA POÉTICA

## DE ARISTÓTELES.

### CAP. I.

1 I ratarémos de la Poética 1 y de sus especies, segun es cada una 2; y del modo de ordenar las fábulas, para que la poesía salga perfecta: y asimismo del número 3 y calidad de sus partes: como tambien de las demas cosas concernientes á este Arte; empezando por el órden natural, primero de las primeras. En general la Epica y la Tragedia, igualmente que la Comedia y la Ditirámbica, y por la mayor parte la música de instrumentos 4, todas vienen á ser imitaciones. Mas difieren entre si en tres cosas: en quanto imitan o por medios diversos, o diversas cosas, o diversamente, y no de la misma manera. Porque así como varios imitan muchas cosas copiándolas con colores y figuras, unos por arte, otros por uso, y otros por genio 5; así ni mas ni menos en las dichas artes; todas hacen su imitacion con número diccion y armonía: pero de estos instrumentos usan con variedad: v. g. de armonía y número solamente la música flaútica y citarística, y otras semejantes, qual es la de las zampoñas 6. Con solo el número sin armonía es la imitacion de los baylarines; que tambien estos con compases figurados remédan las costumbres, las pasiones, y los hechos. Al contrario la Epica bace su imitacion solo con las palabras

Ψιλοίς η τοίς μέτροις και τούτοις εί τε μιγνύσα μετ' άλλήλων, είθ ενί πνι γένει χρωμένη τῶν μέτρων τυγχάνουσα μέχρι τοῦ νῦν. Ούθεν γὰρ αν έχοιμεν όνομάσι κοινὸν τοὺς ΣώΦρονος καὶ Εενάρχου μίμους, καὶ τοὺς Σωκραπκούς λόγους ούδε εί πς δια τριμέτρων, η έλεγείων, η των άλλων πνων των ποιούτων ποιοίτο την μίμησιν σλην οί ανθρωποί γε συνάπτοντες τῷ μέτρω τὸ ποιείν, πους μεν έλεγειοποιούς, πους δε έποποιούς όνομάζουσιν, ούχ ώς τοὺς κατὰ μίμησιν ποιητάς, άλλὰ κοινῆ κατὰ τὸ μέτρον σροσαγορεύοντες και γαρ αν ιατρικόν ή μουσικόν τι δια των μέτρων έκφερωσιν, ούπω καλείν είωθασιν ούθεν δε κοινόν έςτιν Ομήρω και Εμπεδοκλεί πλην το μέτρον. δί ο τον μεν ποιητην δίκαιον καλείντὸν δὲ Φυσιολόγον μᾶλλον ἢ ποιητήν ὁμοίως δὲ κὰν εί τις απαντα τα μέτρα μιγνύων ποιοίτο την μίμησιν, καθάπερ Χαιρήμων εποίησεν Ισποκένταυρον, μικτήν -ραψωδίαν έξ απάντων των μέτρων, ούκ ήδη και ποιητην ωροσαγορευτέον περί μεν ούν πούτων διορίοδω πούτον τὸν τρόπον. Εισὶ δέ τινες αὶ πᾶσι χρῶνται τοῖς είρημένοις λέγω δε, οΐον, ρυθμώ και μέλα και μέτρω, δο σερ ήπε των Διθυραμβικών σοίησις, και ή των Νόμων, καὶ ή τε τραγωδία, καὶ ἡ κωμωδία. ολαΦέρουσι dè, δπ αί μεν άμα σάσον, αί δε κατά μέρος. ταύτας μεν ούν λέγω τὰς διαφοράς τῶν πεχνῶν, ἐν αἶς σοιοῦνπαι τὴν μίμησιν.

2 Επεὶ δὲ μιμοῦνται οἱ μιμούμενοι ωράτ οντας, ἀνάγκη δὲ πούτους, ἢ σωουδαίους, ἢ Φαύλους εἶναι (τὰ γὰρ ἤθη σχεδὸν ἀεὶ τούτοις ἀκολουθεῖ μόνοις: sueltas, ó ligadas á los metros; usando de estos ó entreverados, ó de un género determinado de versos; estílo, que mantiene basta el dia de boy: pues nada podriamos señalar en que convenga con los mimos? de Sofron y de Xenarco, ni los discursos 8 de Sócrates: ni es del caso el que uno baga la imitacion en trimetros 9, ó en elegía, ó en otros versos de esta clase. Verdad es que los hombres vulgarmente, acomodando el nombre de Poetas al metro, á unos llaman Elegiacos. á otros Epicos; nombrando los Poetas, no por la imitacion, sino por la razon comun del metro: tanto que suelen dar este apellído aun á los que escriben algo de medicina, ó de música 10 en verso. Mas en realidad Homero no tiene qué ver con Empedocles, sino en el metro. Por lo qual aquel merece el nombre de Poeta, y este el de Físico II mas que de Poeta. Asimismo aunque uno baga la imitacion mezclando todos los metros al modo del Hipocentauro de Kerémon 12, que es un fárrago 13 mal texido de todo linage de versos; no precisamente por eso se ha de calificar de Poeta 14. Acerca, pues, de estas cosas, quéde sentado lo dicho. Hay tambien algunas imitaciones, que usan de todos los instrumentos referidos; es á saber, de número, armonía y verso; como la Ditirámbica 15 y Nómica 16, y tambien la Tragedia y Comedia: pero se diferencian en que las primeras los emplean todos á la par: las segundas por partes. Estas digo ser las diferencias de las artes en órden á los medios con qué bacen la imitacion.

2 Demas de esto porque los imitadores imitan á sugetos que obran, y estos por fuerza ban de ser ó malos ó buenos, pues á solos estos acompañan las costumbres (siendo así que cada qual

κακία γαρ και άρετη τα ήθη διαφέρουσι πάντες) ήποι βελτίονας η καθ' ήμας, η χείρονας, ανάγκη μιμεῖοθαι, ωσωερ οί γραφείς. Πολύγνωτος μεν κρείτ ους, Παύσων δε χείρους, Διονύσιος δε δμοίους είκαζε. δηλον δε, δπ και τῶν λεχ Βασῶν ἐκάςη μιμήσεων έξει πάυτας τὰς διαΦοράς και έπν επέρα τῷ έπερα μιμήσασθαι ποῦπον τὸν τρόπον και γαρ έν ὀρχήσει, και αὐλήσει, και κιθαρίσει ές ι γενέσθαι ταύτας τας άνομοιότητας, και σερί τούς λόγους δε και την ψιλομετρίαν οΐον, Ομηρος μεν βελτίους, ΚλεοΦων δε δμοίους, Ηγήμων δε δ Θάσιος δ τὰς σαρωδίας ποιήσας πρώτος, και Νικόχαρις ό την Δηλιάδα, χείρους. Ομοίως δε και σερί τους διθυράμβους και τοὺς νόμους, ως Πέρσας, και Κύκλωπας  $\mathbf{T}$ ιμό $\mathbf{J}$ εος καὶ  $\mathbf{\Phi}$ ιλό $\mathbf{\xi}$ ενος μιμήσαιτο ἂν $\mathbf{v}$  έν αύτ $\widetilde{\mathbf{\eta}}$  δ $\hat{\mathbf{v}}$   $\widetilde{\mathbf{\eta}}$ διαφορά, και ή τραγωδία σρός την κωμωδίαν διέςηκεν ή μεν γαρ χείρους, ή δε βελτίους μιμείδου βούλεται τῶν νῦν.

3 Ετι δὲ τούτων τρίτη διαφορὰ, τὸ, ὡς ἔκαςα τούτων μιμήσαιτο ἄν τις καὶ γὰρ ἐν τοῖς αὐτοῖς καὶ τὰ αὐτὰ μιμεῖσθαί ἐςιν, ὅτε μὲν ἀπαγγέλλοντα, ἢ ἕτερόν τι γιγνόμενον, ὥσωερ Ομηρος ωσιεῖ ἢ ὡς τὸν αὐτὸν καὶ μὴ μεταβάλλοντα, ἢ πάντας ὡς πράτθοντας καὶ ἐνεργοῦντας τοὺς μιμουμένους. Εν τρισὶ δὴ ταύταις διαφοραῖς ἡ μίμησίς ἐςιν, ὡς εἴπομεν κατ' ἀρχὰς, ἐν οῖς τε, καὶ ἃ, καὶ ὡς ὡς τῆ μὲν ὁ αὐτὸς ἄν εἴη μιμητὴς Ομήρω Σοφοκλῆς μιμοῦνται γὰρ ἄμφω σωουδαίους τῆ δὲ Αριςοφάνει, πράτθοντας γὰρ μιμοῦνται καὶ δρῶντας ἄμφω ὅθεν καὶ δράματα

se distingue en las costumbres por la virtud y por el vicio), es sin duda necesario imitar ó á los mejores que los nuestros, ó á los peores, ó tales quales, á manera de los pintores. Así es que Polignoto pintaba los mas galanes, Pauson los mas feos, v Dionisio los semejantes 17. Dedonde es claro, que cada una de las dichas imitaciones ha de tener estas diferencias, y ser diversa por imitar diversas cosas en esta forma. Porque tambien en la danza, y en el tañido de la flauta y de la citara se ballan estas variedades; como en los discursos 18, v en la rima pura y neta: por exemplo; Homero describe los mejores, Cleofonte los semejantes, y Eguemon el Tasio, compositor de las Parodias 19, y Nicocaris autor de la Deliada 20, los peores. Eso mismo hacerse puede en los Ditirambos y en los Nómos 21, segun lo hiciéron en sus composiciones de los Persas y de los Ciclopes Timóteo y Filoxeno. Tal es tambien la diferencia que bay de la Tragedia á la Comedia; por quanto ésta procura imitar los peores, y aquella hombres mejores que los de nuestro tiempo.

Resta aun la tercera diferencia, que es cómo se ha de imitar cada una de estas cosas: porque con unos mismos medios se pueden imitar unas mismas cosas de diverso modo; ya introduciendo quien cuente ó se trasforme en otra cosa, segun que Homero lo hace; ya hablando el mismo Poeta sin mudar de persona; ya fingiendo á los representantes, como que todos andan ocupados en sus² haciendas. En suma, la imitacion consiste en estas tres diferencias, como diximos, á saber; con qué medios, qué cosas, y cómo. Por manera que, segun una, Sofocles¹ será un mismo imitador con Homero, en quanto ambos imitan á los hombres de calidad; y segun otra con Aristofanes, porque entrambos los

καλεῖσθαί τινες αὐτά Φασιν, ὅπ μιμοῦνται δρῶντας διὸ καὶ ἀνπποιοῦνται τῆς τε τραγωδίας καὶ τῆς κωμωδίας οἱ Δωριεῖς τῆς μὲν κωμωδίας οἱ Μεγαρεῖς, ὅι τε ἐνταῦθα, ὡς ἐπὶ τῆς παρ αὐτοῖς δημοκρατίας γεννομένης, καὶ οἱ ἐκ Σικελίας ἐκεῖθεν γὰρ ἦν Επίχαρμος ὁ ποιητης, πολλῷ πρότερος ὤν Χιωνίδου καὶ Μάγνητος καὶ τῆς τραγωδίας ἔνιοι τῶν ἐν Πελοποννήσω ποιούμενοι τὰ ὀνόματα σημεῖον οὕτοι μὲν γὰρ κώμας τὰς περιοικίδας καλεῖν Φασίν. Αθηναῖοι δὲ δήμους ὡς κωμωδοὺς οὐκ ἀπὸ τοῦ κωμάζειν λεχθέντας, ἀλλὰ τῆ κατὰ κώμας πλάνη, ἀτιμαζομένους ἐκ τοῦ ἄςτως καὶ τὸ ποιεῖν αὐτοὶ μὲν δρᾶν, Αθηναίους δὲ πράτθειν προσαγορεύειν περὶ μὲν οῦν τῶν διαφορῶν, καὶ πόσαι, καὶ τίνες, τῆς μιμήσεως, εἰρήσθω ταῦτα.

## $K E \Phi$ , $\beta'$ .

Εοίκασι δε γεννησαι μεν δλως την ποιητικην αίτίαι δύο τινες, και αυται Φυσικαί το, τε γαρ μιμεῖσ θαι, σύμ Φυτον τοῖς άνθρώποις έκ παίδων ές ι, και τούτω δια Φέρουσι τῶν ἄλλων ζώων, ὅτι μιμηπκώτατόν ές ι, και τὰς μαθήσεις ποιεῖται διὰ μιμήσεως τὰς πρώτας, και τὰ χαίρειν τοῖς μιμήμασι πάντας σημεῖον δε τούτου τὸ συμβαῖνον ἐπὶ τῶν ἔργων ἃ γὰρ αὐτὰ λυπηρῶς ὁρῶμεν, πούτων τὰς εἰκόνας τὰς μάλιςα ἡκριβωμένας χαίρομεν θεωροῦντες οἶον θηρίων τε μορ Φὰς τῶν άγριωτάς ων, και νεκρῶν αἴτιον δὲ και τούτου, ὅτι

representan practicando <sup>24</sup>: dedonde dicen que viene el nombre de Actos <sup>25</sup>; porque representan á los Actores. Que aun por eso los Dorienses se apropian la Tragedia <sup>26</sup> y la Comedia. De la Comedia se precian los Megarenses así los de acá, alegando haber dado ocasion á ella el tiempo de su behetría <sup>27</sup>; como tambien los de Sicilia: porque de ella fué natural el Poeta Cómico Epicarmo, mucho mas antiguo que Conidas <sup>28</sup> y Magnete. De la Tragedia se dan por inventores algunos del Peloponeso <sup>29</sup>, fundados en la significacion de los nombres. A la verdad estos dicen, que á las Aldeas llaman Comarca, como los Atenienses Pueblos. Así que los Comediantes no tomáron el nombre de hacer <sup>30</sup> comilonas; sino de la dispersion por la Comarca, siendo desechados de la ciudad. A mas, que al obrar llaman ellos <sup>31</sup> hacer, y los Atenienses practicar <sup>32</sup>. Enfin de las diferencias de la imitacion y de quántas y quáles sean, báste lo dicho.

## CAP. II.

Parece cierto que dos causas, y ambas naturales, ban generalmente concurrido á formar la Poesía. Porque lo primero, el imitar es conatural al hombre desde niño: y en esto se diferencia de los demas animales, que es inclinadísimo á la imitacion; y por ella adquiere las primeras noticias. Lo segundo, todos se complacen con las imitaciones: de lo qual es indicio lo que pasa en los retratos: porque aquellas cosas mismas que miramos en su ser con borror, en sus imágenes al propio las contemplamos con placer; como las figuras de fieras ferocísimas, y los cadáveres. El motivo de esto es, que el

μαν βάνειν οὐ μόνον τοῖς Φιλοσό Φοις ἤδις ον, ἄλλὰ καὶ τοῖς ἄλλοις ὁμοίως άλλὶ ἐπὶ βραχὺ κοινωνοῦσιν αὐτοῦ. διὰ γὰρ τοῦτο χαίρουσι τὰς εἰκόνας ὁρῶντες, ὅτι συμβαίνει βεωροῦντας μαν βάνειν καὶ συλλογίζεσβαι, τί ἔκας ον οῖον, ὅτι οῦτος ἐκεῖνος ἐπεὶ ἐὰν μὴ τύχη προεωρακῶς, οὐχὶ διὰ μίμημα ποιήσει τὴν ἡδονὴν, άλλὰ διὰ τὴν ἀπεργασίαν, ἢ τὴν χροιὰν, ἢ διὰ τοιαύτην τινὰ ἄλλην αἰτίαν. Κατὰ Φύσιν δὲ ὄντος ἡμῖν τοῦ μιμεῖσβαι, καὶ τῆς ἀρμονίας καὶ τοῦ ἡυθμοῦ (τὰ γὰρ μέτρα, ὅπ μόρια τῶν ἡυθμῶν ἐςτ, Φανερὸν) ἐξ ἀρχῆς οἱ πεφυκότες πρὸς αὐτὰ μάλις κατὰ μικρὸν προάγοντες, ἐγέννησαν τὴν ποίησιν ἐκ τῶν αὐτοσχεδιασμάτων.

οὶ μὲν γὰρ σεμνότεροι, τὰς καλὰς ἐμιμοῦντο ωράξεις; καὶ τὰς τῶν τοιούτων τύχας οἱ δὲ εὐτελέςεροι τὰς τῶν Φαύλων, ωρῶτον ψόγους ποιοῦντες, ἄσωερ ἔτεροι ἔμνους καὶ ἐγκώμια. Τῶν μὲν οὖν πρὸ Ομήρου οὐδενὸς ἔχομεν εἰπεῖν τοιοῦτον ποίημα, εἰκὸς δὲ εἶναι πολλούς, ἀπὸ δὲ Ομήρου ἀρξαμένοις, ἐς ἰν· οἶον, ἐκείνου ὁ Μαργείτης καὶ τὰ τοιαῦτα, ἐν οῖς καὶ τὸ ἀρμότ ον ἰαμβεῖον ἤλθε μέτρον. Διὸ καὶ ἰαμβεῖον καλεῖται νῦν· ὅπ ἐν τῷ μέτρω τούτω ἰάμβιζον ἀλλήλους· καὶ ἐγένοντο τῶν παλαιῶν, οἱ μὲν ἡρωϊκῶν, οἱ δὲ ἰάμβων ποιηταί. Ωσωερ δὲ καὶ τὰ σωουδαῖα μάλιςα ποιητης Ομηρος ἤν (μόνος γὰρ, οὐχ ὅτι ἔυ ἀλλ' ὅτι καὶ μιμήσεις δραματικὰς ἐποίησεν) οὕτω καὶ τὰ τῆς κωμωδίας σχήματα ωρῶτος ὑωέδειξεν, οὐ ψόγον, ἀλλὰ τὸ γελοῖον

aprender es cosa muy deleytable, no solo á los filosofos , sino tambien á los demas; dado que estos por breve tiempo lo desfrutan: ello es que por eso se deleytan en mirar los retratos, porque considerándolos, vienen á caer en cuenta y argumentar, qué cosa es cada uno: como quien dice; Este es aquel: que quien no bubiese visto ántes el original, no percibiera el deleyte por razon de la semejanza, sino por el primor de la obra, ó del colorido, ó por algun otro accidente de esta especie. Siéndonos pues tan conatural la imitacion, como el canto , y la Rima (que claro está ser los versos parte de las Rimas), desde el principio los mas ingeniosos y de mejor talento para estas cosas, adelantando en ellas poco á poco, viniéron á formar la Poesía de Canciones bechas de repente.

Despues la Poesía fué dividida conforme al génio de los Poetas: porque los mas graves diéron en imitar las acciones nobles y las aventuras de sus semejantes: y los mas vulgares las de los ruines; primeramente baciendo apódos, como los otros bimnos y encomios. Verdad es que ántes de Homero no podemos citar poema de ninguno á este tono, siendo verosimil que bubiese muchos: mas empezando de Homero, bien podemos; qual es su Margites y otros tales; donde vino como nacido el verso yámbico: que aun por eso se llama yámbico abora el verso burlesco; porque en este metro se zumbaban á coros: y así entre los antiguos saliéron rimadores, quién de versos béroycos, y quién de yambos. Mas como en asuntos graves Homero fué grandísimo Poeta (ántes el único, no solo por tratarlos bien, sino porque bace los retratos al vivo); igualmente ba sido el primero en dar una muestra de las gracias de la Comedia, usando

δραματοποιήσας δ γὰρ Μαργείτης ἀνάλογον ἔχει, ὧσωερ Ιλιὰς καὶ Οδύσσεια ωρὸς τὰς τραγωδίας, οὕτω καὶ οῦτος ωρὸς τὰς κωμωδίας. Παραφανείσης δὲ τῆς τραγωδίας καὶ κωμωδίας, οἱ ἐφ' ἐκατέραν τὴν πόιησιν ὁρμῶντες κατὰ τὴν ὀἰκεῖαν Φύσιν, οἱ μὲν ἀντὶ τῶν ἰάμβων, κωμωδοποιοὶ ἐγένοντο οἱ δὲ ἀντὶ τῶν ἐπῶν, τραγωδιδάσκαλοι, διὰ τὸ μείζω καὶ ἐντιμότερα τὰ σχήματα εἴναι ταῦτα ἐκείνων τὸ μὲν οῦν ἐπισκοπεῖν, εί ἄρα ἔχει ἤδη ἡ τραγωδία τοῖς εἴδεσιν ἱκανῶς, ἢ ού, αὐτό τε καθ' αὐτὸ κρινόμενον, καὶ ωρὸς τὰ θέατρα, ἄλλος λόγος.

3 Γενομένης οῦν ἀπ' ἀρχῆς αὐτοσχεδιατικῆς, καί αύτη και ή κωμφδία και ή μεν άπο των έξαρχόντων τὸν διθύραμβον, ἡ δὲ ἀπὸ τῶν τὰ Φαλλικά, ἅ ἔτι και νῦν ἐν σολλαῖς τῶν πόλεων διαμένει νομιζόμενα, κατα μικρον ηυξήθη, ωροαγόντων, δσον έγίγνετο Φανερον αύτης και πολλας μεταβολας μεταβαλούσα ή τραγωδία, έπαύσατο, έπει έσχε την εαυτής Φύσιν, και τό, τε τῶν ὑποκριτῶν πληθος έξ ἐνὸς είς δύο, σρῶτος Αίσχύλος ήγαγε, και τα τοῦ χοροῦ ήλατωσε, και τον λόγον σρωταγωνις ην παρεσκεύασε τρείς δε και σκηνογραφίαν Σοφοκλής έτι δε το μέγεθος έκ μικρών. μύθων καὶ λέξεως γελοίας, διὰ τὸ ἐκ σατυρικοῦ μεταδαλεῖν, όψε ἀπεσεμνώθη τό τε μέτρον έκ τετραμέτρου ἰαμδεῖον έγενετο· τὸ μὲν γὰρ σρῶτον τετραμέτρφ έχρῶντο, διὰ τὸ σατυρικὴν καὶ ὀρχηςικωτέραν εἶναι την ποίησιν, λέξεως δε γενομένης αύτη ή ψύσις τὸ δικεΐον μέτρον έυρε μάλιτα γαρ λεκτικόν τῶν μέτρων

en la representacion no de apódo, sino del gracejo; como sea que el Margites tiene mucha analogía con las Comedias, al paso que la Iliada y la Odisea la tienen con las Tragedias. Trazadas que fuéron la Comedia y la Tragedia, de allí adelante los aficionados á entrambas poesías la séria y la jocosa, segun su natural inclinacion, unos en lugar de bacer yambos, se biciéron Autores de Comedias; otros en lugar de versos beroycos compusiéron Tragedias, por ser mas sublimes y mas nobles estos asuntos 6, que aquellos: el averiguar empero si la Tragedia tiene ya ó no lo que basta para su perfeccion, ora sea considerada, en sí misma, ora sea respeto del teatro, eso es otro punto 7.

3 Por lo demas, baciéndose al principio sin arte así ésta como la Comedia (la Tragedia por los Coriféos de la farsa Ditirámbica, la Comedia por los del Coro Falico 8, cuyas mogigangas duran todavia en muchas ciudades recibidas por ley) poco á poco fué tomando cuerpo, promoviéndolas los dichos, basta descubrirse tal qual forma de ellas. Con eso la Tragedia, probadas muchas mutaciones, bizo punto yaque adquirió su ser natural. Entónces Esquilo dividió la compañía de los Farsantes de una en dos; minoró las personas del coro; y dispuso el papel del primer Actor. Mas Sofocles introduxo tres personas y la variacion de la escena. Demas de esto, aunque tarde, al fin dexadas las fábulas ruines, y la diccion burlesca; dando de mano al estilo satirico; la grandeza de las acciones" se representó dignamente. Al mismo tiempo se mudó el verso de ocho pies en yámbico: bienque al principio usaban el metro de ocho pies, por ser la poesía de sátiros 12, y mas acomodada para baylar; pero trabándose 13 conversacion, la misma naturaleza dictó el

τὸ ἰαμβεῖόν έςι σημεῖον δὲ τούτου πλεῖςα γὰρ ἰαμβεῖα λέγομεν ἐν τῆ διαλέκτω τῆ σρὸς άλλήλους, ἑξάμετρα δὲ όλιγάκις, καὶ ἐκβαίνοντες τῆς λεκπκῆς ὰρμονίας ἔπ δὲ ἐπεισοδίων πλήθη, καὶ τὰ ἄλλα ὡς ἔκαςα κοσμηθῆναι λέγεται. Περὶ μὲν οὖν τούτων τοσαῦτα ἔςω ἡμῖν εἰρημένα πολὺ γὰρ ἀν ἴσως ἔργον εἴη διεξιέναι καθέκας ον.

- Ηδε κωμφδία ές ν , ωσωερ είπομεν , μίμησις, Φαυλοτέρων μεν, ού μέντοι κατα πασαν κακίαν, άλλα τοῦ αίσχροῦ έςτ τὸ γελοῖον μόριον τὸ γὰρ γελοῖον. ές ν αμάρτημά τι και αίσχος άνώδυνον, και ού Φθαρτικόν οΐον έυθυς, το γελοΐον σρόσωπον αίσχρόν τι καί διεςραμμένον άνευ όδύνης. Αί μεν ούν της τραγωδίας μεταβάσεις, και δί ων έγενοντο, ου λελήθασιν ή δε κωμωδία, δια το μη σωουδάζεσ ται έξ άρχης, έλαθεν. και γαρ χορον κωμωδων όψε ποπε ο άρχων εδωκεν άλλ' έθελονται ήσαν ήθη δε σχήματά τινα αύτης έχούσης, οί λεγόμενοι αύτῆς σοιηταί μνημονεύονται τίς δὲ πρόσωπα ἀπέδωκεν , ἢ ωρολόγους , ἢ πλήθη ὑποκριτών, καὶ ὅσα τοιαῦτα, ήγνόηται. Τὸ δὲ μύθους ποιεῖν Επίχαρμος και Φόρμις ήρξαν το μεν ουν έξ άρχης έκ Σικελίας ήλθε των δε Αθήνησι Κράτης πρώτος ήρξεν, άφεμενος της ιαμβικης ίδεας, καθόλου ποιείν λόγους π μύθους.
- 5 Η μεν οὖν ἐποποιία τῆ τραγωδία μέχρι μόνου μέτρου μετὰ λόγου μίμησις εἶναι σωουδαίων ήκολούβησεν τῷ δὲ τὸ μέτρον ἀπλοῦν ἔχειν, καὶ ἀπαγγελίαν εἶναι, ταύτη διαΦέρουσιν ἔτι δὲ τῷ μήκει ἡ μὲν,

metro propio: porque de todos los metros el yambo es el mas obvio en las pláticas: y así es que proferimos muchísimos yambos en nuestras conversaciones; pero exâmetros pocos; y eso traspasando los límites del familiar estilo. Por último se dice haberse añadido muchos episodios, y adornado las demas cosas con la decencia conveniente: sobre las quales ya no hablarémos mas: pues sería tal vez obra larga recorrerlas todas por menudo.

Lorneda \*

- 4 La Comedia es, como se dixo, retrato de los peores sí; mas no segun todos los aspectos del vicio, sino solo por alguna tacha 14 vergonzosa que sea risible: por quanto lo risible es cierto defecto y mengua sin pesar ni daño ageno; como á primera ojeada es risible una cosa fea y disforme sin darnos pena. En órden á las mutaciones de la Tragedia, y por quién se biciéron, va se sabe: pero de la Comedia, por no curarse de ella al principio, se-ignora: y aun bien tarde fué quando el Príncipe 15 dió al público farsa de comediantes: sinoque de primero representaban los aficionados. Mas formada ya tal qual la Comedia, se bace mencion de algunos Poetas cómicos, dado que no se sepa quién introduxo las máscaras 16, los prólogos, la pluralidad 17 de personas, y otras cosas á este tenor. Lo cierto es, que Epicarmo y Formis diéron la primera idea de las fábulas cómicas. Asíque la invencion vino de Sicilia. Pero entre los Atenienses Crates fué el primero que dando de mano á la idea bufonesca, compuso en general los papeles de los comediantes ó fábulas.
- 5 Quanto á la Epica, ha ido á un paso con la Tragedia, hasta en lo de ser una imitacion razonada de sugetos ilustres; y apártase de ella en tener meros versos, y en ser narratoria 18; como tambien por la estension: la Tragedia procura sobre todo

\* Green

δτι μάλισα πειράται ὑπὸ μίαν ωερίοδον ἡλίου εἴναι, ἡ μικρὸν ἐξαλλάτ]ειν ἡ δὲ ἐποποιία, ἀόρις ος τῷ χρόνος, καὶ τούτω διαΦέρει καί τοι τὸ ωρῶτον ὁμοίως ἐν ταῖς τραγωδίαις τοῦτο ἐποίουν, καὶ ἐν τοῖς ἔπεσι μέρη δὲ ἐςι τὰ μὲν ταυτὰ, τὰ δὲ ἴδια τῆς τραγωθίας. Διόπερ ὅςις ωερὶ τραγωδίας οἶδε σωουδαίας καὶ Φαύλης, οἶδε καὶ ωερὶ ἐπῶν ἃ μὲν γὰρ ἐποποιία ἔχει, ὑπάρχει τῆ τραγωδία: ἃ δὲ αὐτὴ, οὐ πάντα ἐν τῆ ἐποποιία. Περὶ μὲν οὖν τῆς ὲξαμέτρου μιμητικῆς, καὶ περὶ κωμωδίας ὕςερον ἐροῦμεν.

## KE $\Phi$ . $\gamma'$ .

ΤΙ ερὶ δὲ τραγωδίας λέγωμεν, ἀπολαβόντες αὐτῆς ἐκ τῶν εἰρημένων τὸν γινόμενον ὅρον τῆς οὐσίας. Εςτν οὖν τραγωδία μίμησις πράξεως σπουδαίας καὶ τελείας, μέγεθος ἐχούσης, ἡδυσμένω λόγω, χωρὶς ἐκάς ου τῶν εἰδῶν ἐν τοῖς μορίοις δρώντων, καὶ οὐδὶ ἐπαγγελίας, ἀλλὰ δὶ ἐλέου καὶ Φόβου περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν. Λέγω δὲ ἡδυσμένον μὲν λόγον, τὸν ἔχοντα ρυθμὸν καὶ ὰρμονίαν καὶ μέλος τὸ δὲ χωρὶς τῶν εἰδῶν, τὸ διὰ μέτρων ἕνια μόνον περαίνεσθαι, καὶ πάλιν ἕτερα διὰ μέλους. Επεὶ δὲ πράτθοντες ποιοῦνται τὴν μίμησιν, πρῶτον μὲν ἐξ ἀνάγκης ἂν εἴη τι μόριον τραγωδίας ὁ τῆς ὄψεως κόσμος, εἶτα μελοποιία καὶ λέξις ἐν τούτοις γαρ ποιοῦνται τὴν μίμησιν. λέγω δὲ λέξιν μὲν αὐτὴν τὴν τῶν μέτρων σύνθεσιν μελοποιίαν δὲ, ὅ τὴν δύναμιν Φανερὰν

reducir su accion al espacio de sol á sol; ó no exceder mucho: mas la Epica es ilimitada quanto al tiempo: y en esto
no van de acuerdo; sibien antiguamente estilaban en las
Tragedias lo mismo que en los poemas Epicos. Sus partes,
unas son las mismas, otras propias de la Tragedia. Dedonde, quien supiere juzgar de la buena y mala Tragedia,
tambien sabrá de la Epopeya: porque todas las dotes de ésta convienen á aquella; bienque no todas las de la Tragedia
se ballen en la Epopeya. De ésta y de la Comedia bablarémos
despues.

## CAP. III.

Hablemos abora de la Tragedia, resumiendo la definicion de su esencia, segun que resulta de las cosas dichas. Es pues la Tragedia representacion de una accion memorable y perfecta, de magnitud competente, recitando cada una de las partes por si separadamente; y que no por modo de narracion, sino moviendo á compasion y terror, dispone á la moderacion de estas pasiones. Llámo estilo deleytoso al que se compone de número, consonancia y melodía. Lo que añado de las partes que obran separadamente, es porque algunas cosas solo se representan en verso, en vez que otras van acompañadas de melodía. Mas, pues se bace la representacion diciendo y baciendo; ante todas cosas el adorno de la perspectiva necesariamente babrá de ser una parte de la Tragedia, bien así como la melodía y la diccion: siendo así que con estas cosas representan. Por diccion entiendo la composicion misma de los

ἔχει πάσαν. Επεί δὲ τράξεώς ἐςι μίμησις, πράτ]εται δὲ ὑπό τινων πρατ]όντων, οὺς ἀνάγκη ποιούς πνας εἶναι κατά τε τὸ ἦθος καὶ τὴν διάνοιαν, διὰ γὰρ
τούτων καὶ τὰς πράξεις εἶναι Φαμὲν ποιάς πνας, πέΦυκεν αἴπα δύο τῶν πράξεων εἶναι, διάνοια καὶ ἦθος,
καὶ κατὰ ταύτας καὶ τυγχάνουσι καὶ ἀποτυγχάνουσι
πάντες.

- 2 Επ δὲ τῆς μὲν πράξεως ὁ μῦθος μίμησις λέγω γὰρ μῦθον τοῦτον τὴν σύνθεσιν τῶν πραγμάτων. Τὰ δὲ ἤθη, καθ' ὰ ποιούς πνας εἶναι Φαμὲν ποὺς πράτθον-πας διάνοιαν δὲ, ἐν ὅσοις λέγοντες ἀποδεικνύουσί τι, ἢ καὶ ἀποΦαίνονται γνώμην. Ανάγκη οἶν πάσης τραγωδίας μέρη εἶναι ἐξ, καθ' ὰ ποιά τις ἐς ἰν ἡ τραγωδία ταῦτα δ' ἐς ὶν, μῦθος, καὶ ἤθη, καὶ λέξις, καὶ διάνοια, καὶ ὅψις, καὶ μελοποιία οῖς μὲν γὰρ μιμοῦνται, δύο μέρη ἐς ὶν ὡς δὲ μιμοῦνται, ἕν ὰ δὲ μιμοῦνται, τρία καὶ παρὰ παῦτα οὐδέν. Τούτοις μὲν οῦν οὐκ ὀλίγοι αὐτῶν, ὡς εἰπεῖν, κέχρηνται ποῖς εἰδεσι καὶ γὰρ ὄψιν ἔχει πᾶν, καὶ ἤθος, καὶ μῦθον, καὶ λέξιν, καὶ μέλος, καὶ διάνοιαν ὼσαύτως.
- 3 Μέγιστον δὲ τούτων ἐστὶν ἡ τῶν ωραγμάτων σύςασις ἡ γὰρ τραγμόια μίμησίς ἐςτν οὐκ ἀνθρώπων, ἀλλὰ πράξεων, καὶ βίου, καὶ εὐδαιμονίας, καὶ κακοδαιμονίας καὶ γὰρ ἡ εὐδαιμονία ἐν πράξει ἐς-ὶ καὶ τὸ τέλος πράξις τίς ἐςτν, οὐ ποιότης εἰσὶ δὲ κατὰ μὲν τὰ ἤθη ποιοί τινες κατὰ δὲ τὰς ωράξεις, εὐδαίμονες, ἢ τούνατίον οὐκ οὖν ὅπως τὰ ἤθη μιμήσωνται, πράτθουσιν, άλλὰ τὰ ἤθη συμπεριλαμβάνουσιν διὰ τὰς πράξεις:

versos: y por melodía lo que á todos es manifiesto. Y como sea que la representacion es de accion, y esa se bace por ciertos Actores, los quales ban de tener por fuerza algunas calidades segun fueren sus costumbres y manera de pensar; que por estas calificamos tambien las acciones; dos son naturalmente las causas de las acciones; los dictámenes<sup>8</sup>, y las costumbres: y por estas son todos venturosos y despenturados,

- La fábula es un remédo de la accion: porque doy este nombre de fábula á la ordenacion de los sucesos; y de costumbres á las modáles por donde calificamos á los sugetos empeñados en la accion: y de dictámenes á los dichos con que los interlocutores dan á entender algo, ó bien declaran su pensamiento. Síguese pues, que las partes de toda Tragedia que la constituyen en razon de tal, vienen á ser seis; á saber, fábula, carácter, diccion, dictámen, perspectiva y melodía: siendo así que dos son las partes con qué imitan, una cómo co, y tres las qué imitan: y fuera de estas no hay otra. Por tanto no pocos Poetas se ban exercitado en estas, para decirlo así, especies de Tragedias; por ver que todo en ellas se reduce á perspectiva, carácter, fábula, diccion, dictámen y melodía reciprocamente.
- 3 Pero lo mas principal de todo es la ordenacion de los sucesos. Porque la Tragedia es imitacion, no tanto de los hombres, quanto de los hechos, y de la vida, y de la ventura y desventura: y la felicidad consiste en accion, así como el fin<sup>12</sup> es
  una especie de accion, y no calidad. Por consiguiente las costumbres califican á los hombres: mas por las acciones son dichosos ó desdichados. Por tanto no hacen la representacion para
  imitar las costumbres; sino válense de las costumbres para el

Trage

ωςε τα πράγματα και ο μύθος τέλος της τραγωδίας. τὸ δὲ τέλος μέγιστον ἀπάντων ἐστίν. Ανευ μέν γὰρ σράξεως ούκ αν γένοιτο τραγωδία άνευ δε ήθων γένοιτ' άν· αί γαρ των νέων των πλείσων, άήθεις τραγωδίαι είσι, και όλως ποιηταί πολλοί τοιούτοι οίον και τῶν γραψέων, Ζεῦζις ωρὸς Πολύγνωτον ωέπονθεν δ μεν γαρ Πολύγνωτος άγαθος ήθογράφος ή δε Ζεύ-Ειδος γραφη ούδεν έχει ήθος. Ετι έάν τις έφεξης θη ρήσεις ήθικας, και λέξεις και διανοίας εξ πεποιημένας, ού ποιήσει δ ήν της τραγωδίας έργον, άλλα πολυ μάλλον ή καταδεες έροις τούτοις κεχρημένη τραγωδία, 🖔 χουσα δὲ μῦθον καὶ σύςασιν πραγμάτων. Πρὸς δὲ τούτοις τὰ μέγιςα οίς ψυχαγωγεῖ ή τραγωδία, τοῦ μύθου μέρη ές ν , αίτε σεριπέτειαι και άναγνωρίσεις. Επ σημείον, ότι και οί έγχειρούντες ποιείν, ωρότερον δύνανται τῆ λέξει καὶ τοῖς ἤθεσιν ἀκριβοῦν, ἢ τὰ ωράγματα συνίστασ θαι, οίον και οί πρώτοι ποιηταί σχεδον απαντες.

4 Αρχη μεν οῦν καὶ οῖον ψυχη ὁ μῦθος της τραγωθίας δεύτερον δὲ τὰ ἤθη σαραπλήσιον γάρ ἐστι καὶ ἐπὶ τῆς γραφικής εἰ γάρ τις ἀναλείψειε τοῖς καλλίς-οις Φαρμάκοις χύθην, οὐκ ἄν ὁμοίως εὐΦράνειεν, καὶ λευκογραφήσας εἰκόνα ἔςι τε μίμησις πράξεως, καὶ διὰ ταύτην μάλιςα τῶν σρατδόντων. Τρίτον δὲ ἡ διάνοια τοῦτο δέ ἐςι τὸ λέγειν δύνασθαι τὰ ἐνόντα καὶ τὰ ὰρμότδοντα ὅπερ ἐπὶ τῶν λόγων τῆς πολιτικῆς καὶ ἡηπορικῆς ἔργον ἐς ὶν οἱ μὲν γὰρ ἀρχαῖοι πολιτικῶς ἐποίουν λέγοντας οἱ δὲ νῦν ἡητο-

retrato de las acciones. De suerte que los hechos y la fábula son el fin de la Tragedia (y no bay duda que el fin es lo mas principal en todas las cosas), pues ciertamente sin accion no puede baber Tragedia: mas sin pintar las costumbres puede muy bien baberla: dado que las Tragedias de la mayor parte de los modernos no las expresan. En suma, á muchos Poetas ha sucedido lo mismo que entre los pintores á Zeuxis respeto de Polignoto; que éste 13 copia con primor los afectos 14, quando las pinturas de aquel no expresan ninguno. Además que aunque alguno acomóde discursos morales, cláusulas, y sentencias bien torneadas; no por eso habrá satisfecho á lo que exige de suyo la Tragedia: pero mucho mejor Tragedia será la que usa ménos de estas cosas, y se atiene á la fábula y ordenacion de los sucesos. Mas, las principales cosas con que la Tragedia recrea el ánimo, son partes de la fábula, las 15 Peripecias y Anagnorisis. Prueba de lo mismo es, que los que se meten á Poetas, ántes aciertan á perficionar el estilo y caracterizar los sugetos, que no á ordenar bien los sucesos, como se vé en los Poetas antiguos casi todos.

4 Es pues la fábula lo supremo y casi el alma de la Tragedia: y en segundo lugar entran las costumbres. Eso mismo acaece en la pintura: porque si uno pintáse con bellísimos colores cargando la mano; no agradaria tanto como el que biciese un buen retrato con solo albayalde: y ya se dixo que la fábula es retrato de la accion, y no mas que por su causa, de los agentes. La tercera cosa es el dictámen: esto es, el saber decir lo que bay y cuadra al asunto: lo qual en materia de pláticas es propio de la política y retórica: que aun por eso los antiguos pintaban á las personas razonando en tono político; y los modernos

ρικῶς. Εςι δὲ ἦθος μὲν τὸ τοιοῦτον, ὁ δηλοῖ τὴν προαίρεσιν ὁποῖά τις ἐς ὶν, ἐν οῖς οὐκ ἔςι δῆλον, ἢ ωροαιρεῖται, ἢ Φεύγει ὁ λέγων διόπερ οὐκ ἔχουσιν ἢθος ἔνιοι τῶν λόγων. Διάνοια δὲ, ἐν οῖς ἀποδεικνύουσί τι ὡς ἔςιν, ἢ ὡς οὐκ ἔςιν, ἢ καθόλου τι ἀποΦαίνονται. Τέταρτον δὲ, τῶν μὲν λόγων ἡ λέξις λέγω δὲ, ὅσωερ ωρότερον εἴρηται, λέξιν, εἶναι τὴν διὰ τῆς ὀνομασίας ἑρμηνείαν, ὁ καὶ ἐπὶ τῶν ἐμμέτρων, καὶ ἐπὶ τῶν λόγων ἔχει τὴν αὐτὴν δύναμιν. Τῶν δὲ λοιπῶν πέντε, ἡ μελοποιία μέγις ον τῶν ἡδυσμάτων. Η δὲ ὄψις, ψυχαγωγικὸν μὲν, ἀτεχνώτατον δὲ, καὶ ἤκιςα οἰκεῖον τῆς ποιητικῆς ἡ γὰρ τῆς τραγωδίας δύναμις, καὶ ἀνευ ἀγῶνος καὶ ὑποκριτῶν ἐςιν ἔτι δὲ κυριωτέρα περὶ τὴν ἀπεργασίαν τῶν ὄψεων ἡ τοῦ σκευοποιοῦ τέχνη τῆς τῶν ποιητῶν ἐςι.

5 Διωρισμένων δὲ τούτων, λέγωμεν μετὰ ταῦτα ποίαν πνὰ δεῖ τὴν σύςτασιν εἶναι τῶν πραγμάτων ἐπειδὴ τοῦτο καὶ πρῶτον καὶ μέγις ον τῆς τραγωδίας ἐς·ί. Κεῖται δ' ἡμῖν τὴν τραγωδίαν τελείας καὶ ὅλης πράζεως εἶναι μίμησιν ἐχούσης π μέγεθος ἔςι γὰρ ὅλον καὶ μηδὲν ἔχον μέγεθος ὅλον δέ ἐςι τὸ ἔχον άρχὴν καὶ μέσον καὶ τελευτὴν. Αρχὴ δέ ἐςιν, ὁ αὐτὸ μὲν ἐξ ἀνάγκης μὴ μετ' ἄλλο ἐς·ί μετ' ἐκεῖνο δ' ἔτερον πέθυκεν εἶναι, ἤ γίνεσ βαι πελευτὴ δὲ ποὐναντίον, ὁ αὐτὸ μετ' ἄλλο πέθυκεν εἶναι, ἡ ἐξ ἀνάγκης, ἡ ὡς ἐπιτοπολύ μετὰ δὲ τοῦτο ἄλλο οὐδέν μέσον δὲ, καὶ αὐτὸ μετ' ἄλλο, καὶ μετ' ἐκεῖνο ἕτερον. Δεῖ ἄρα ποὺς συνες ῶτας εἴν μύθους, μήθ' ὁποθεν ἔτυχεν ἄρχεσθαι, μήθ' ὅπου ἔτυχε

en estilo retórico. Quanto á las costumbres, el carácter 17 es el que declara quál sea la intencion del que habla en las cosas en que no se trasluce, qué quiere ó no quiere. Por falta de esto algunas de las pláticas no guardan el carácter. Pero el dictámen 18 es sobre cosas en que uno decide, cómo es, o cómo no es lo que se trata, ó lo confirma en general con algun epifonéma. La quarta es la diccion del estilo. Repito conforme á lo ya insinuado, que la diccion es la espresion del pensamiento por medio de las palabras; lo que tiene igual fuerza en verso que en prosa. Por lo demas 19, la quinta que es la melodía, es sobre todas suavísima. La perspectiva es sin duda de gran recréo á la vista; pero la de ménos estudio y ménos propia de la Poética: puesto que la Tragedia tiene su mérito aun fuera del espectáculo y de los farsantes. Además que quanto al aparato de la escena, es obra mas bien 20 del arte del Maquinista, que no de los Poetas.

ordenacion<sup>21</sup> de los sucesos; ya que esto es lo primero y mas principal de la Tragedia. Sentamos ántes<sup>22</sup>, que la Tragedia era remédo de una accion completa y total, de cierto grandor: porque tambien se balla Todo<sup>23</sup> sin grandor. Todo es lo que tiene principio, medio, y fin. Principio es lo que de suyo no es necesariamente despues de otro: ántes bien despues de sí exíge naturalmente que otro exísta ó sea factible. Fin es al contrario lo que de suyo es naturalmente despues de otro, ó por necesidad, ó por lo comun; y despues de sí ningun otro admite. Medio lo que de suyo se sigue á otro, y tras de sí aguarda otro. Deben por tanto los que ban de ordenar bien las fábulas, ni principiar á la ventura,

τελευταν, άλλα κεχρησθαι παις είρημέναις ίδέαις.

6 Ετι δ' έπει τὸ καλὸν, και ζωον, και άπαν πράγμα δ συνέςηχεν έκ τινων, ού μόνον πώτα τεταγμένα δεῖ ἔχειν, άλλὰ καὶ μέγεθος ὑπάρχειν μη τὸ τυχόν τὸ γὰρ καλὸν έν μεγέθει καὶ τάξει ές ί διὸ ούτε πάμμικρον αν τι γένοιτο καλον ζώον συγχείται γαρ ή θεωρία έγγυς τοῦ άναισθήτου χρόνου γινομένη ούτε παμμέγεθες ού γαρ αμα ή θεωρία γίνεται, άλλ? διχεται τοῖς Βεωροῦσι τὸ ἐν καὶ τὸ ὅλον ἐκ τῆς Βεωρίας οίον, εί μυρίων καδίων είη ζώον ώς εδεί καθάπερ έπι τῶν σωμάτων, και ἐπι τῶν ζώων ἔχειν μὲν μέγεθος, τοῦτο δὲ ἐυσύνοπτον εἶναι οὕτω καὶ ἐπὶ τῶν μύθων έχειν μεν μηκος, πουτο δ' εύμνημόνευτον είναι. Τοῦ δὲ μήκους ὅρος, πρὸς μὲν τοὺς ἀγῶνας καὶ τὴν αίσθησιν, ού της τέχνης ές ίν εί γαρ ίδει εκατόν τραγωδίας άγωνίζεσ θαι, σρός κλεψύδρας αν ήγωνίζοντο, ώσωερ ποτε καὶ ἄλλοπε Φασίν· ὁ δε καθ' αύτην την Φύσιν τοῦ πράγματος ὅρος, ἀεὶ μὲν ὁ μείζων, μέχρι τοῦ σύνδηλος είναι, καλλίων ές ι κατά το μέγεθος ώς δε άπλως διορίσαντας είπεῖν, έν όσω μεγέθει κατά τὸ είκὸς, ἢ τὸ ἀναγκαῖον έΦεξῆς γιγνομένων, συμβαίνει είς έυτυχίαν έκ δυς υχίας, η έξ έυτυχίας είς δυς υχίαν μεταβάλλειν, ίκανὸς δρος ές ι τοῦ μεγέθους. Μῦθος δ ές Ν είς, ούχ ωσωερ πνες οίονται, έαν σερί ένα ή. πολλα γαρ και άπειρα τῷ γένει συμβαίνει έξ ὧν ένίων ούδεν έςτν εν ούτω δε και σράζεις ενός σολλαί είσιν, εξ ων μία ούδεμία γίνεται πράξις. Δί ο πάντες έοικασιν αμαρτάνειν, όσοι των ποιητών Ηρακληίδα,

ni á la ventura finalizar; sino idearlas al modo dicho.

Supuestas las cosas ya tratadas, pues que lo bermoso, v. g. un bello objeto viviente v qualquier otra cosa que se compone de partes, debe tener éstas bien colocadas, v asimismo la grandeza correspondiente, porque la bermosura consiste en proporcion y grandeza; infierese que ni podrá ser bermoso un animal muy pequeñito, porque se confunde la vista empleada en poco mas de un punto; ni tampoco si es de grandeza descomunal, porque no lo abraza de un golpe la vista: ántes no perciben los ojos de los que miran por partes el uno 24 y el todo: como si bubiese un animal de legua25 y media: Asique como los cuerpos y los animales han de tener grandeza sí, mas proporcionada á la vista: así conviene dar á las fábulas tal estension que pueda la memoria retenerla fácilmente. El término de esta estension respeto de los espectáculos y del auditorio, no es de nuestro arte; puesto que si se bubiesen de recitar cien Tragedias en público 26 certámen, la recitacion de cada una se regularía por relox de agua 27, segun dicen que se bizo alguna vez en otro tiempo. Pero si se atiende á la naturaleza de la cosa, el término en la estension será tanto mas agradable, quanto fuere mas largo, con tal que sea bien perceptible. Y para definirlo, bablando sin rodeos, la duracion que verosimil ó necesariamente se requiere segun la série continua de aventuras, paraque la fortuna se trueque de feliz en desgraciada, ó de infeliz en dichosa, esa es la medida justa de la estension de la fábula. Dícese que la fábula es una: no, como algunos piensan, por ser de uno solo; ya que muchísimas 28 cosas suceden á uno en la vida, varias de las quales de ningun modo forman unidad 29: así ni mas ni ménos vários son los becbos

καί Θησηίδα, και τα ποιαύτα ποιήματα πεποιήκασιν οίονται γαρ έπει είς ην δ Ηρακλης, ένα και τὸν μῦθον είναι σροσήχειν. Ο δ' Ομηρος, ωσσερ και τα άλλα διαΦέρει, καὶ τοῦτ' ἔοικε καλῶς ἰδεῖν, ἤτοι διὰ τέχνην η διὰ Φύσιν. Οδύσσειαν γὰρ ποιῶν, ούκ ἐποίησεν απαντα δσα αύτῷ συνέβη οἶον πληγῆναι μὲν ἐν τῷ Παρνασῷ, μανῆναι δὲ ωροσωοιήσασθαι ἐν τῷ άγερμώ ων ούθεν Ιατέρου γενομένου, αναγκαΐον ήν, ή είκὸς Βάτερον γενέσθαι άλλ' α περί μίαν σράζιν, οΐαν λέγομεν την Οδύσσειαν, συνέτησαν δμοίως δε και την Ιλιάδα. Χρη ούν, καθάπερ έν ταῖς ἄλλαις μιμηπικαίς ή μία μίμησις ένος έςιν, ούτω και τον μῦθον, έπει πράζεως μίμησίς ές, μιας τε είναι, και ταύτης όλης, καὶ τὰ μέρη συνες άναι τῶν σραγμάτων ούτως, ώςε μετατιθεμένου τινός μέρους, η άφαιρουμένου, διαφέρεσθαι και κινείσθαι τὸ όλον ὁ γὰρ προσὸν ἢ μὴ ωροσὸν, μηθὲν ποιεῖ ἐπίθηλον, ούθὲ μόριον τοῦτό ές.

7 Φανερον δε έκ τῶν εἰρημένων, καὶ ὅτι οὐ τὸ τὰ γινόμενα λέγειν, τοῦτο ποιητοῦ ἔργον ἐς ἰν, άλλ' οἶα ἀν γένοιτο, καὶ τὰ δυνατὰ κατὰ τὸ εἰκὸς, ἢ τὸ ἀναγκαῖον ὁ γὰρ ἱς ορικὸς καὶ ὁ ποιητης, ού τῷ ἢ ἔμμετρα λέγειν ἢ ἄμετρα διαΦέρουσιν εἴη γὰρ αν τὰ Ηροδότου εἰς μέτρα πθέναι, καὶ ούδὲν ῆτον αν εἴη ἱς ορία πς μετὰ μέτρου, ἢ ἄνευ μέτρων άλλὰ τούτω διαΦέρει, τῷ τὸν μὲν τὰ γενόμενα λέγειν, τὸν δὲ οἶα αν γένοιτο διὸ καὶ ΦιλοσοΦώτερον καὶ σωουδαιότερον ποίησις ἱς ορίας ἐς ίν. ἡ μὲν γὰρ ποίησις μᾶλλον τὰ καθόλου,

de uno, de los quales nunca resulta una accion. Por tanto verran al parecer todos quantos Poetas ban compuesto la Heracleida 30 v Teseida, v semejantes poemas; figurándose, que pues Hércules fué uno, se reputa tambien una la fábula. Mas Homero, como en todo lo demas es excelente 31, tambien parece haber penetrado esto, fuese por arte ó por agudeza de ingenio: pues componiendo la Odisea, no contó todas quantas cosas acaeciéron á Ulises. v.g. baber sido berido 32 en el Parnaso 33, y fingido estar loco en la revista del exército. De las quales cosas no porque una faltáse, era necesario ó verosimil que sucediese la otra. Pero cuenta las que concurriéron á la accion determinada, qual decimos ser la Odisea 34, igualmente que la Iliada 35. Es forzoso pues, que como en las otras artes representativas una es la representacion de un sugeto; así tambien la fábula, siendo una imágen de accion, lo sea, y de una, y de esta toda entera; colocando las partes de los bechos de modo que, trastrocada ó removida qualquiera parte, se trasforme y mude el todo; pues aquello que ora exista, ora no exista, no se bace notable; ni parte es siquiera del todo.

Poeta el contar las cosas como sucediéron, sino como debieran ó pudieran haber sucedido, probable ó necesariamente: porque el Historiador y el Poeta 36 no son diferentes por bablar en verso ú en prosa (pues se podrian poner en verso las cosas referidas por Herodoto; y no ménos seria verdadera bistoria en verso, que sin verso); sino que la diversidad consiste en que aquel cuenta las cosas tales quales sucediéron; y éste como era natural que sucediesen. Que por eso la Poesía es mas filosófica y doctrinal que la Historia; por quanto la primera considera principalmente

ή δ' ίτορία τὰ καθ' έκατον λέγει έτι δε καθόλου μεν, τῷ ποίῳ τὰ ποῖ ἀτ α συμβαίνει λέγειν, ἡ ωράτ ειν κατα το είκος, ή το αναγκαῖον, οῦ στοχάζεται ή ποίησις ονόματα έπιπθεμένη τα δε καθ' έκας ον, τί Αλκιβιάδης εσραζεν, η τί επαθεν. Επί μεν ουν της κωμωδίας ήδη τουτο δηλον γέγονεν συς ήσαντες γαρ τὸν μῦθον διὰ τῶν εἰκότων, οὕτω τὰ τυχόντα ὀνόματα έπιπθέασι, και ούχ άσωερ οι ίαμβοποιοί περί των καθ' έκας ον ποιούσιν. Επί δὲ τῆς τραγωδίας τῶν γενομένων ονομάτων άντεχονται αίπον οθ' όπ πιθανόν ές τὸ δυνατόν τὰ μεν οὖν μη γενόμενα, οὖπω πιςεύομεν είναι δυνατά τὰ δὲ γενόμενα, Φανερὸν ὅπ δυνατά: ού γαρ αν έγενετο εί ην άδυνατα. Ού μην άλλα και έν παις τραγωδίαις, ένίαις μεν έν ή δύω των γνωρίμων ές ν όνομάτων, τα δε άλλα πεποιήμενα έν ένίαις δε ούθεν οίον, εν τῷ Αγάθωνος Ανθει όμοίως γαρ εν τούτω τά τε πράγματα και τα όνόματα σεποίηται, και ούδεν ήτζον εύΦραίνει. Ως' ού πάντως είναι ζητητέον των σαραδεδομένων μύθων, σερί οθς αί τραγωδίαι είσιν, άνπιχεσθαι και γαρ γελοΐον πουπο ζηπείν, έπει καὶ τὰ γνώριμα ὀλίγοις γνώριμά έςτν, άλλ' ὅμως εὐ-Φραίνει πάντας. Δηλον ούν έκ τούτων ότι τον ποιητην μάλλον των μύθων είναι δεί ποιητήν, ή των μέτρων, όσφ ποιητής κατά την μίμησίν έςτ μιμείται δε τάς πράξεις κὰν ἄρα συμβῆ γενόμενα ποιεῖν, ούθὲν ἦτ Ιον σοιητής ές: των γαρ γενομένων ένια ούδεν κωλύει ποιαύτα είναι, οία αν είκὸς γενέσθαι και δυνατά γενέσθαι, καθ' δ έκεῖνος αύτῶν ποιητής έςτ. Τῶν δε

las cosas en general; mas la segunda las refiere en particular. Considerar en general las cosas es quál cosa conviene á un tal decir o bacer, conforme á las circunstancias o á la urgencia presente; en lo qual pone su mira la Poesía acomodando los nombres á los becbos. Referir las cosas en particular, es decir, qué cosa bizo ó padeció en realidad de verdad Alcibiades. En órden á la Comedia la cosa es bien clara; porque compuesta la fábula de sucesos verosímiles, segun esos, ponen á las personas los nombres que les vienen à cuento: no como los coplistas burlescos, tildando por sus nombres á sugetos particulares. En la Tragedia se valen de los nombres conocidos; porque lo factible es creible; mas las cosas que nunca se ban becho, no luego creemos 37 ser factibles. Al contrario es evidente que los bechos son factibles; porque no hubieran sido hechos, si factibles no fuesen. Sinembargo en algunas Tragedias uno ó dos nombres son los conocidos 38, los demas supuestos: en otras ninguno es verdadero, como en el Antéo y en la Flor de Agaton<sup>39</sup>, donde las aventuras son fingidas bien como los nombres: y no por eso deleyta ménos. Por lo qual no siempre se ba de pedir al Poeta el que trabaje sobre las fábulas recibidas, que sería demanda digna de risa; visto que las cosas conocidas de pocos son sabidas, y no obstante á todos deleytan. De aquí es claro que el Poeta debe mostrar su talento tanto mas en la composicion de las fábulas que de los versos, quanto es cierto que el Poeta se denomina tal de la imitacion. Mas lo que imita son las acciones: luego, aunque haya de representar cosas sucedidas, no será ménos 40 Poeta: pues no bay inconveniente en que várias cosas de las sucedidas sean tales quales concebimos que debieran y pudieran ser, segun que

άπλων μύθων καὶ πράξεων, αἱ ἐπεισοδιώδεις εἰσὶ χείριςαι· λέγω δι' ἐπεισοδιώδη μῦθον, ἐν ῷ τὰ ἐπεισόδια
μετ' ἄλληλα οὐτ' εἰκὸς, οὐτ' ἀνάγκη εἶναι· τοιαῦται
δὲ ποιοῦνται, ὑπὸ μὲν τῶν Φαύλων ποιητῶν, δί αὐτοὺς· ὑπὸ δὲ τῶν ἀγαθῶν, διὰ τοὺς ὑποκριτάς· ἀγωνίσματα γὰρ ποιοῦντες, καὶ ϖαρὰ τὴν δύναμιν ϖαραπείναντες μῦθον, πολλάκις διαςρέφειν, ἀναγκάζονται τὸ ἐφεξῆς.

- 8 Επεὶ δὲ οὐ μόνον τελείας ἐςὶ πράξεως ἡ μίμησις, ἀλλὰ καὶ Φοβερῶν καὶ ἐλεεινῶν ταῦτα δὲ γίνεται μάλιςα τοιαῦτα, καὶ μᾶλλον ὅταν γένηται παρὰ τὴν δόξαν δὶ ἄλληλα τὸ γὰρ βαυμας ὸν οὕτως ἔξει μᾶλλον, ἡ εἰ ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου καὶ τῆς τύχης ἐσεὶ καὶ τῶν ἀπὸ τύχης ταῦτα βαυμασιώτατα δοκεῖ, ఠσα ἄσσερ ἐπίτηδες Φαίνεται γεγονέναι οἴον, ὁ ἀνδριὰς ὁ τοῦ Μίτυος ἐν Αργει ἀπέκτεινε τὸν αἴτιον τοῦ βανάτου τῷ Μίτοὶ, βεωροῦντι ἐμπεσών ἔοικε γὰρ τὰ ποιαῦτα οὐκ εἰκῆ γενέσβαι ἄςε ἀνάγκη τοὺς ποιούπους εἶναι καλλίους μύθους.
- 9 Είσὶ δὲ τῶν μύθων οἱ μὲν ἀπλοῖ, οἱ δὲ πεπλεγμένοι καὶ γὰρ αἱ πράξεις ὧν μιμήσεις οἱ μῦθοί εἰσιν,
  ὑπάρχουσιν ἐυθὺς οὖσαι τοιαῦται λέγω δὲ ἀπλῆν μὲν
  πρᾶξιν, ῆς γενομένης, ὥσωερ ὥριςαι, συνεχοῦς καὶ
  μιᾶς, ἀνευ ωεριπετείας ἢ ἀναγνωρισμοῦ ἡ μετάβασις
  γίνεται πεπλεγμένην δέ, ἐξ ῆς μετὰ ἀναγνωρισμοῦ, ἢ
  ωεριπετείας, ἢ ἀμθοῖν, ἡ μετάβασίς ἐςτ. Ταῦτα δὲ
  δεῖ γενέσθαι ἐξ αὐτῆς τῆς συς άσεως τοῦ μύθου, ὥςε
  ἐκ τῶν προγεγενημένων συμβαίνειν, ἢ ἐξ ἀνάγκης ἢ

compete representarlas al Poeta. De las fábulas sencillas y acciones, se nota que las episódicas son de malísimo gusto. Llámo fábula episódica aquella en que se entremeten cosas que no es probable ni forzoso que acompañen á la accion. Estas los malos Poetas las bacen por capricho; los buenos en gracia de las Farsantes: porque baciéndolas á competencia para las tablas, y alargándolas basta mas no poder; muchas veces se vén precisados á perturbar el órden de las cosas.

- 8 Mas supuesto que la representacion es no solo de accion perfecta, sino tambien de cosas terribles 2 y lastimeras: estas quando son maravillosas, suben muchísimo de punto: y mas si acontecen contra toda esperanza por el enlace de unas con otras: porque así el suceso causa mayor maravilla, que siendo por acaso y por fortuna (ya que aun de las cosas provenientes de la fortuna aquellas son mas estupendas, que parecen bechas como adrede: por exemplo la estatua de Micio en Argos, que mató al matador de Micio cayendo sobre su cabeza en el teatro: pues parece que semejantes cosas no suceden acaso): es consiguiente que tales fábulas sean las mas agradables.
- 9 De las fábulas unas son sencillas, otras complicadas; la razon es, porque las acciones de que son imágenes, se vé que son tambien de esta manera. Llámo accion sencilla aquella que continuada sin perder 43 la unidad, como queda definido, viene á terminarse sin peripécia ni anagnórisis; y complicada la que tiene su terminacion con reconocimiento ó mudanza de fortuna, ó entrambas cosas: lo qual debe nacer de la misma constitucion de la fábula: desuerte que por las cosas pasadas avengan natural ó verosimilmente los tales sucesos:

κατὰ τὸ εἰκὸς γίγνεσ Ται παῦτα δια Φέρει γὰρ πολὸ γίνεσ Ται πάδε διὰ πάδε, ἢ μετὰ πάδε.

10 Επ δε περιπέτεια μεν ή είς το έναντίον των πρατιομένων μεταβολή, καθάπερ είρηται και τοῦτο δε ώσωερ λέγομεν κατά τὸ είκὸς, η άναγκαῖον ωσωερ έν τῷ Οἰδίποδι έλθων ως εύΦρανων τὸν Οἰδίπουν, και άπαλλάξων τοῦ τρὸς την μητέρα Φόβου, δηλώσας όςις ἦν, τοὔναντίον ἐποίησε καὶ ἐν τῷ Λυγκεῖ, ὁ μὲν ἀγόμενος ως αποθανούμενος, ο δε Δαναός ακολουθών ως άποκτενών τον μεν συνέθη έκ των σεπραγμένων άπο-Βανεῖν, τὸν δὲ σωθῆναι. Αναγνώρισις δι' ές iv, ὥσωερ και τούνομα σημαίνει, έξ άγνοίας είς γνώσιν μεταβολή η είς Φιλίαν, η έχθραν των ωρός έυτυχίαν η δυς-υχίαν ωςισμένων. Καλλίτη δε άναγνωρισις, όπων αμα ωεριπέτειαι γίνωνται, ως έχει έν τῷ Οίδιποδι. Είσὶ μέν οὖν καὶ ἄλλαι ἀναγνωρίσεις καὶ γὰρ ωρὸς ἄψυχα καί τα τυχόντα ές ίν ότε, ωστορ είρηται, συμβαίνει καὶ εί πέπραγέ τις, η μη πέπραγέν, έςτν αναγνωρίσαι άλλ' ή μάλιςα του μύθου, και ή μάλιςα της πράξεως, η είρημένη ές iv· η γαρ τοιαύτη άναγνώρισις καί περιπέτεια, η έλεον έξει, η Φόβον οίον, ωράξεων ή τραγωδία μίμησις υπόκειται έπ δε και το άπυχεῖν και τὸ εύτυχεῖν ἐπὶ τῶν τοιούτων συμβήσεται. Επειδή ή άναγνώρισις πνων έςπν άναγνώρισις έπ δε άναγνωρίσεις, αί μέν είσι Βαπέρου πρός τον έπερον μόνον, ότ' αν ή δήλος έπερος τίς έςιν όπε δ' άμφοπέρους δει άναγνωρίσαι οίον, ή μεν ΙΦιγένεια τῷ Ορές η άνεγνωρίσ η έκ τῆς ω εμψεως της έπιςωλης έκεινω δε πρός την Ιφιγένειαν

pues hay mucha diferencia entre suceder una cosa por estas ó despues de estas aventuras.

10 La revolucion 44 es, segun se ha indicado, la conversion de los sucesos en contrario: v eso, como decimos, que sea verosimil ó forzoso. Así en el Edípo, el que vino á darle buenas nuevas, con intencion de quitarle el miedo de casarse con su madre, manifestandole quién era; produjo contrario efecto: y en el Lincéo, que siendo conducido á la muerte, y Dánao tras él para darsela; sucedió por las cosas que interviniéron, el que Dánao muriese, y se salváse Lincéo. Reconocimiento 45, segun lo declara el nombre, es conversion de persona desconocida en conocida, que remata en amistad ó enemistad entre los que se vén destinados á dicha ó desdicha. El reconocimiento mas aplaudido es, quando con él se juntan las revoluciones, como acontece con el Edípo 46. Hay tambien otras suertes de reconocimientos: pues en las cosas insensibles y casuales acaece á la manera que se ba dicho 47: y puede reconocerse si unb bizo tal, ó no bizo 48; dado que la mas propia de la fábula y de la accion es la sobredicha: porque semejante revolucion y reconocimiento causará lástima y espánto: quales son las acciones de que se supone ser la Tragedia un remédo. Fuera de que por tales medios se forjará la buena y la mala fortuna. Mas por quanto el reconocimiento de algunos ba de ser reconocimiento; síguese que se den reconocimientos de dos géneros: algunos de una persona sola respeto de la otra, quando esta ya es conocida49 de la primera: y á veces es necesario que se reconozcan entrambas: por exemplo, Ifigenia fué conocida de Orestes por el despacho de la carta; y todavía

άλλης έδει άναγνωρίσεως. Δύο μεν ούν του μύθου μέρη περί ταυτ' ές ί, σεριπέτεια και άναγνώρισις τρίτον δε, πάθος τούτων δε σεριπέτεια μεν και άναγνώρισις είρηται πάθος δέ έςι πράξις Φθαρτική ή όδυνηρά οίον, οίτε έν τῷ Φανερῷ θάνατοι, και αι σεριωδυνίαι και τρώσεις, και δοα τοιαυτα.

11 Μέρη δε τραγωδίας οίς μεν ως είδεσι δεί χρήσθαι πρότερον είπομεν. Κατα δε το ποσον, και είς α διαιρείται κεχωρισμένα, τάδε ές τ Πρόλογος, Επεισόδιον, Εξοδος, Χορικόν και πύπου, τὸ μὲν Παροδος, τὸ δὲ Στάσιμον κοινὰ μὲν οὖν ἀπάντων ταῦτα ίδια δε, τα άπο της σκηνης και Κόμμοι. Επ δε Πρόλογος μεν, μέρος όλον τραγωδίας το σρο χοροῦ Παρόδου. Επεισόδιον δε μέρος όλον τραγωδίας, το μεταξύ όλων χορικῶν μελῶν. Εξοδος δὲ, μέρος όλον τραγωδίας, με Β' δ ούκ έπ χοροῦ μέλος. Χορικοῦ δε, Πάροδος μεν, ή σρώτη λέξις όλου χοροῦ. Σπάσιμον δὲ, μέλος χοροῦ, τὸ ἀνευ ἀναπαίς ου καὶ τροχαίου. Κόμμος δε, Βρήνος κοινός χοροῦ καὶ άσο σκηνής. Μέρη μεν οὖν τραγωδίας, οίς μεν δεί χρησθαι, στρόπερον είρηπαι κατα δε το σοσον, και είς α διαιρείται κεχωρισμένα, ταῦτ' ές ίν.

12 Ων δὲ δεῖ τοχάζεσθαι, καὶ α δεῖ εὐλαβεῖσθαι συνίταντας τοὺς μύθους, καὶ πόθεν ἔται τὸ τῆς τραγωδίας ἔργον, ἐΦεξῆς αν εἴη λεκτέον τοῖς νῦν εἰρημένοις. Επειδὴ οὖν δεῖ τὴν σύνθεσιν εἶναι τῆς καλλίτης τραγωδίας, μὴ ἀπλῆν, ἀλλὰ πεπλεγμένην, καὶ ταύτην Φοβερῶν καὶ ἐλεεινῶν εἶναι μιμητικὴν (τοῦτο γὰρ

Oréstes necesitaba otra señal, para que le conociese Ifigenia. Segun esto, dos son en órden á lo dicho so las partes de la fábula; revolucion y reconocimiento: otra tercera es la pasion. Pasion es una pena nociva y dolorosa, como las muertes á la vista si, las angustias mortales, las heridas y cosas semejantes.

11 Las partes pues de la Tragedia, que como esenciales se deben practicar, ya quedan dichas. Las integrales, en que como miembros separados se divide, son estas 52, Prólogo, Episódio, Salida, y Coro. El Coro tiene dos diferencias; una es la Entrada, y otra la Paráda. Estas son comunes á todas las Tragedias: propias son las variaciones de escéna y las lamentaciones. El Prólogo es una parte entera, y precede á la entrada del Coro. El Episódio es una parte de por sí, y el intermedio entre la Entrada y la Paráda del Coro. Finalmente la Partida es una parte entera de la Tragedia, despues de la qual cesa totalmente la música del Coro. Tocante al Coro. la Entrada 53 es la primera representacion de todo él; y la Parada el recitado del Coro, que no admite Anapesto 54 ni Coréo, Lamentacion es el llanto comun del Coro en vista de la escéna lamentable. Quáles sean, repito, las partes esenciales de la Tragedia que se ban de poner en obra, consta de lo referido. Las integrales son 55 las que acabo de apuntar.

12 Abora conviene añadir consiguientemente á lo dicho, qué cosas han de proponerse, y quáles evitar los que forman las fábulas: dedonde resultará la perfeccion de la Tragedia. Primeramente, supuesto que la composicion de la Tragedia mas excelente ha de ser, no sencilla, sino complicada, y ésta representativa de cosas espantables y lastimeras (como es propio de

ίδιον τῆς τοιαύτης μιμήσεώς έςτ) σρῶτον μὲν δῆλον, οπ ούτε τους έτσιεικεῖς ανδρας δεῖ μεταβάλλοντας Φαίνεσθαι έξ εύτυχίας είς δυς υχίαν ού γαρ Φοβερον, ούδε έλεεινον τουτο, άλλα μιαρόν έςτν. Ούπε τους μοχθηρούς έξ άπυχίας είς εύπυχίαν άτραγωβόταπον γαρ τοῦτό ἐςτ στάντων ούδὲν γὰρ ἔχει ὧν δεῖ οὐτε γὰρ Φιλάν Τρωσιον, ούτε έλεεινον, ούτε Φοβερόν έςτν. Ούδ αὖ τὸν σΦόδρα ωονηρὸν, έξ εὐτυχίας εἰς δυςυχίαν μετωσίστειν τὸ μὲν γὰρ Φιλάν Τρωσον έχοι αν ἡ τοιαύτη σύτασις, άλλ' οὐτε έλεον, οὐτε Φόβον ὁ μὲν γὰρ σερί τὸν ἀνάξιόν έτι δυς-υχοῦντα, ὁ δὲ σερί τὸν δμοιον έλεος μεν, σερί τον ανάξιον Φόβος δε, σερι τὸν δμοιον ἄςε οὔτε έλεεινὸν, οὔτε Φοβερὸν Φαίνεται τὸ συμβαῖνον. Ο μεταξύ ἄρα τούτων λοιστός τη δὲ τοιοῦτος, δ μή τε άρετη διαφέρων, και δικαιοσύνη, μή τε δια κακίαν και μοχθηρίαν μεταβάλλων είς την δυςυχίαν, άλλα δί αμαρτίαν πνα, των έν μεγάλη δόξη όντων καὶ εὐτυχία οίον Οίδίωους καὶ Θυέτης, καὶ οἱ ἐκ τῶν τοιούτων γενών έσι Φανείς ανδρες. Ανάγκη αρα τον καλώς έχοντα μῦθον ἀσλοῦν εἶναι μᾶλλον ἢ διπλοῦν, ὥσσερ πνές Φασι και μεταβάλλειν ούκ είς εύτυχίαν έκ δυς υχίας, άλλα πούναντίον, έξ εύπυχίας είς δυς υχίαν μη δια μοχ βηρίαν, άλλα δί αμαρτίαν μεγάλην, η οίου είρηται, η βελτίονος μάλλον η χείρονος. Σημεΐον δε και τὸ γιγνόμενον σρό τοῦ μεν γὰρ οί σοιηταί τοὺς τυχόντας μύθους άσηρίθμουν νυν δε, σερί όλίγας οίκίας αι κάλλιται τραγωδίαι συντίθενται οΐον σερί Αλκμαίωνα, και Οίδιωουν, και Ορέτην, και Μελέαγρον, και Θυέτην,

semejante representacion); es manifiesto que no se ban de introducir ni personas muy virtuosas que caygan de buena en mala fortuna (pues eso no causa espánto ni lástima, sino ántes indignacion); ni tampoco malvadas, que de mala fortuna pasen á buena (pues esta entre todas las cosas es agenísima de la Tragedia, y nada tiene de lo que se pide; porque ni es bumano, ni lastimoso, ni terrible); ni tampoco sugéto muy perverso, que de dichoso páre en desdichado; porque tal constitucion, dado que ocasióne algun natural sentimiento, no producirá compasion ni miedo 56: porque la compasion se tiene del que padece no mereciéndolo; el miedo es de vér el infortunio en un semejante 57 nuestro. Asique, tal paradero no aparece lastimoso, ni temible. Resta pues el medio entre los dichos: v éste será el que no es aventajado en virtud y justicia; ni derrocado 58 de la fortuna por malicia y maldad suva, sino por verro disculpable; babiendo ántes vivido en gran gloria v prosperidad: quales fuéron Edípo, Tiestes, y otros ilustres varones de antigua y esclarecida prosapia. En conformidad de esto, es preciso que la fábula bien urdída sea mas bien 59 de un extto sencillo, que no doble, como algunos 60 pretenden: y por 61 mudanza, no de adversa en próspera fortuna, sino al contrario de próspera en adversa: no por delitos, sino por algun error grande de las personas, que sean ó de la calidad dicha, ó en todo caso ántes mejores que peores. Lo que se confirma por la experiencia. Porque antiguamente los Poetas ponian en rima sin distincion las fábulas ocurrentes: pero ya las fábulas mas celebradas están reducidas á pocas familias; á saber, las de Alcmeon62, Edípo, Oréstes, Meleágro, Tiestes

καὶ ΤήλεΦον, καὶ ὅσοις ἄλλοις συμβέβηκεν ἢ παθεῖν δεινα, ή ποιήσαι ή μεν ούν κατα την τέχνην καλλίτη τραγωδία έκ παύτης της συς άσεώς έςι. Διο και οί Εύριπίδη έγκαλουντες τὸ αὐτὸ άμαρτάνουσιν, οπ τούτο δρά έν ταις τραγωδίαις, και πολλαι αύτοῦ είς δυςυχίαν πελευτώσι. Τοῦτο γάρ έςτν, ωστιερ είρηται, όρθόν σημείον δε μέγις ον έπι γαρ των σκηνών και των άγώνων τραγικώταται αἱ τοιαῦται Φαίνονται, αν κατορθῶσι και ὁ Εὐριπίδης, εί και τὰ ἄλλα μη εὐ οίκονομεῖ, άλλα τραγικώτατός γε των ποιητων Φαίνεται. Δευτέρα δε, ή πρώτη λεγομένη υπό τινων ές ι σύσασις, ή διπλην τε την σύςασιν έχουσα, καθάπερ ή Οδύσσεια, καὶ πελευτῶσα έζ έναντίας τοῖς βελτίοσι καὶ χείροσι δοκεῖ δε είναι πρώτη δια την των Βεάτρων άσθενειαν άκολουθούσι γαρ οί ποιηπαί κατ' εύχην ποιούντες τοίς θεαταίς ες δε ούχ αυτη άπο τραγωδίας ήδονή, άλλα μάλλον της κωμφδίας οίκεια έκει γαρ αν οί έχθιςοι ώσιν έν τῷ μύθω οῖον, Ορέςης καὶ Αἴγισθος, Φίλσι γενόμενοι έπι τελευτης έζέρχονται, και άποθνήσκει ούδεις υπ' ούδενός.

13 Ετι μεν οὖν το Φοβερον και έλεεινον έκ τῆς ὅψεως γίνεσθαι ἔτι δὲ και έξ αὐτῆς τῆς συτάσεως τῶν πραγμάτων, ὅπερ ἐτι πρότερον και ποιητοῦ άμείνονος δεῖ γὰρ και ἄνευ τοῦ ὁρᾶν οὕτω συνετάναι τὸν μῦθον, ὡτε τὸν ἀκούοντα τὰ ωράγματα γινόμενα, και Φρίτ ειν και ἐλεεῖν ἐκ τῶν συμβαινόντων ἄπερ ᾶν πάθοι τις ἀκούων τὸν τοῦ Οίδιποδος μῦθον τὸ δὲ διὰ τῆς ὅψεως, ποῦτο παρασκευάζειν ἀπεχνόντων

v Télefo: v á anantos otros aconteció padecer. ó bacer cosas terribles. Por lo qual la Tragedia segun arte mas perfecta es de esta forma: y así verran los que esto culpan en Eurípides de que tal bace en las Tragedias, muchas de las quales terminan en desdichas; siendo eso, como queda declarado, lo que bace al caso: de lo qual es argumento grandísimo que asi en los tablados, como en los certámenes las tales son celebradas por mas trágicas, si salen bien 63. Y cierto, Eurípides si bien no acierta 64 en todo, aloménos es tenido por el mas trágico de todos los Poetas. La segunda forma de Tragedia, que algunos llaman la primera, es la que tiene doble 65 destino (como la Odisea, que acaba en suerte contraria de los buenos á los malos); y es reputada por la primera por la decadencia de los Teatros: dexándose llevar 66 los Poetas del antójo de los mirónes: que no es de tal casta el delevte que se percibe de la Tragedia; sinoque será mas propio de la Comedia: pues en ella, bienque sean entre si enemigos tan mortales, somo Egisto y Oréstes; al fin se parten dándose las maños; y ninguno muere 67 á las del otro.

13 Cabe sin duda el formar un obgeto terrible y miserable por arte de perspectiva: y no ménos cabe bacerlo por la constitucion bien ordenada de las aventuras; lo que tiene el primer lugar, y es de Poeta mas diestro. Porque la fábula se debe tramar de modo que, aun sin representarla, con solo oir 68 los acaecimientos, qualquiera se borrorice y compadezca de las desventuras: lo que avendrá ciertamente al que oyere leer la Tragedia del Edipo. Pero el representar esto por medio de la

περον, καὶ χορηγίας δεόμενόν έςτν. Οἱ δὲ μὴ τὸ Φοβερὸν διὰ τῆς ὅψεως, άλλὰ τὸ περαπῶδες μόνον ταρασκευάζοντες, οὐδὲν πραγωδία κοινωνοῦσιν· οὐ γὰρ πασαν δεῖ ζητεῖν ἡδονὴν άπὸ πραγωδίας, αλλὰ τὴν οἰκείαν. Επεὶ δὲ τὴν άπὸ ἐλέου καὶ Φόβου διὰ μιμήσεως δεῖ ἡδονὴν παρασκευάζειν τὸν ποιητὴν, Φανερὸν ὡς τοῦτο ἐν τοῖς πράγμασιν ἐμποιητέον.

14 Ποῖα οὖν δεινα, ἡ ωοῖα οἰκτρα Φαίνεται τῶν συμωιωτόντων, λάβωμεν. Ανάγκη δε, η Φίλων είναι τορὸς άλλήλους τὰς τοιαύτας πράξεις, ἢ έχθρῶν, ἢ μηθεπερων αν μεν ούν έχθρος έχθρον αποκπείνη, ούθεν έλεεινον ούτε ποιών, ούτε μέλλων δείκνυσι, ωλήν κατ' αύτὸ τὸ πάθος ούδ αν μηδ' ἐπέρως ἔχοντες σταν δ' έν ταις Φιλίαις έγγενηται τα πάθη οίον εί άδελΦὸς άδελ Φον, η ύιος πατέρα, η μήτηρ ύιον, η ύιος μητέρα άποκτείνη, η μέλλη, η τοιούτον τι άλλο δρά, πάντα ζητητέον. Τοὺς μὲν οὖν παρειλημμένους μύθους λύειν ούκ έτι λέγω δε οίον την Κλυταιμνήτραν αποθανούσαν ύπὸ τοῦ Ορές ου, καὶ τὴν ΕριΦύλην ὑπὸ τοῦ Αλκμαίωνος αύτὸν δε ευρίσκειν δεί, και τοῖς σαραδεδομένοις χρησθαι καλώς το δε καλώς τι λέγομεν, είσωμεν σαφέτερον. Επ μεν γαρ ούτω γίνεσθαι την πράζιν, ωσωερ οἱ παλαιοὶ ἐποίουν, εἰδότας καὶ γινώσκοντας καθάσερ καὶ Ευρισίδης έσοίησεν άσοκτείνουσαν τοὺς παιθας την Μήθειαν. Επ θὲ πράξαι μεν , άγνοουντας δε σράξαι το δεινον , είθ' υστερον άναγνωρίζαι την Φιλίαν, ωσωερ ο Σοφοκλέους Οίδίτσους τοῦτο μεν οὖν εξω τοῦ δράματος έν δ' αὐτῆ perspectiva es cosa de ningun estudio 69, y que necesita de maniobra. Pues ya los que presentan á la vista, no un obgeto terrible, sino precisamente monstruso 70, no tienen que vér con la Tragedia: que de esta no se ha de pretender todo linage 71 de recreacion, sino la que lleva de suyo: y como la que resulta de la compasion y del terror la debe preparar el Poeta mediante la imitacion, es claro que se ha de sacar de los hechos mismos.

14 Vengamos abora á declarar quáles de ellos son atroces y quáles lastimosos. Vése desde luego ser necesario que las acciones reciprocas de los hombres sean ó entre amigos72, ó entre enemigos, ó entre personas neutrales?3. Si el enemigo matáre al enemigo, no causa lástima, ni baciéndolo, ni estando á punto de bacerlo; sino en quanto al natural sentimiento; ni tampoco si se matan los neutrales. Mas lo que se ha de mirar 74 es auando las atrocidades se cometen entre personas amigas: como si el bermano mata ó quiere matar al bermano, ó el bijo al padre ó á la madre, ó hace otra fechoría semejante. Verdad es que no es lícito alterar las fábulas recibidas: como el que Clitemnestra murió á manos de Oréstes, y Ersfile á las de Alcmeon; bienque deba el Poeta inventar por sí mismo fábulas nuevas, ó usar con discrecion de las ya recibidas. Expliquemos mas qué quiere decir con discrecion. Lo primero, puede cometerse la accion, como la representaban los Poetas antiguos, á sabiendas entre personas conocidas; segun que tambien Eurspides representó á Medéa matando á sus bijos. Lo segundo, se puede cometer una atrocidad, ignorando que lo sea al tiempo de cometerla; y despues reconocer la persona amada, como el Edípo de Sofocles; donde se pone cometido el error ántes 75 del dia de la representacion.

τῆ τραγωδία οΐον ὁ Αλκμαίων ὁ Αςυθάμαντος , ἡ ὁ Τηλέγονος δ έν τῷ τραυματία Οδυσσεῖ. Επ δὲ τρίπον σαρὰ παῦτα, τὸν μέλλοντα σοιεῖν τι τῶν ἀνηκέςων δί άγνοιαν, άναγνωρίσαι σρίν σοιήσαι. Καί σαρά πάθπα ούκ ές ιν άλλως ή γαρ σράζαι άνάγκη, ή μή, και είδότας, η μη είδότας. Τούτων δε το μεν γινώσκοντα μελλησαι, και μη ωράξαι, χείρις ον τό, πε γαρ μιαρον έχει, και ού τραγικόν, άσαθες γάρ διόσερ ούδεις σοιεί ομοίως, εί μη όλιγακις οίον, έν Ανπγόνη τον Κρέοντα ὁ Αίμων. Τὸ γὰρ σρᾶξαι, δεύτερον βέλτιον δὲ τὸ άγνοοῦντα μὲν ωράζαι, ωράζαντα δὲ άναγνωρίσαι τό τε γαρ μιαρον ού σρόσεστι, και ή άναγνώρισις έκτιληκπικόν. Κράπο ον δε τὸ πελευταΐον λέγω δε οίον έν τῷ Κρεσφόντη ἡ Μερόων μέλλει τὸν ὑιὸν ἀωοκτείνειν άσοκτείνει δε ού, άλλ' άνεγνώρισε και έν τῆ ΙΦιγενεία ή άδελΦη τον άδελΦόν και έν τη Ελλη δ ύιὸς την μητέρα έκδιδόναι μέλλων, άνεγνώρισεν. Δια τοῦτο, όσερ σάλαι είρηται, ού σερί σολλα γένη αί τραγωδίαι είσι ζητούντες γαρ, ούκ άσο πέχνης, άλλ άσο τύχης, εύρον το πιούπον σαρασκευάζειν έν ποίς μύθοις άναγκάζονται οὖν έωὶ παύτας τὰς οἰκίας άωανταν, δσαις τὰ ποιαῦτα συμβέβηκε σάθη. Περί μεν οῦν τῆς τῶν σραγμάτων συς άσεως, καὶ σοίους καὶ τίνας είναι δεί τους μύθους, είρηται ίκανῶς.

15 Περὶ δὲ τὰ ἤθη τέτ αρά ἐστιν ὧν δεῖ στοχάζεσ Βαι εν μεν καὶ ωρῶτον, ὅωως χρηστὰ ἤ· εξει δὲ ἦθος μεν, ἐὰν ὥσωερ ἐλέχθη, ωοιῆ Φανερὰν ὁ λόγος, ἢ ἡ ωρᾶξις, ωροαίρεσίν τινα Φαῦλον μεν, ἔὰν Pero en la Tragedia misma se representa en acto de cometerlo el Alcmeon de Astidamante; y Telégono en la de Ulíses berido. Lo tercero 76 enfin, quando está uno para cometer alguna de las cosas irremediables, y la reconoce ántes de bacerla; y no bay otra manera fuera de estas; siendo, como es nesesario, el hacer, ó no bacer; y á sabiendas, ó sin saberlo. De todo esto lo peor es el intentar bacerlo á sabiendas, y no 77 executarlo: porque tiene todo lo perverso y ménos de trágico, no padeciendo nadie. De aquí es, que ninguno se vale de ella sino raras veces, como en el Antigona Emon contra Creonte, Lo ménos malo es, si se intenta, y se bace. Pero mejor, quando se bace sin conocerlo; y hecho el mal, se reconoce: pues en tal caso falta la intencion perversa, y el reconocimiento llena de estupór. Lo mas terrible es lo último, pongo por exemplo; en el Cresfonte Merope intenta matar á su bijo, y no lo mata; sinoque vino á reconocerlo: y en la Ifigénia sucede lo mismo á la bermana con el bermano; y en la Hele estando el hijo para entregar su madre al verdugo, la reconoció. Por esta causa es dicho antiguo que las Tragedias se reducen á pocos linages: porque buscando los Poetas asuntos, no de inventiva, sino de fortuna; halláron este modo de adornarlos en los cuentos sabidos. Asique se vén obligados á recurrir78 á las familias en que aconteciéron semejantes aventuras. En suma, acerca de la ordenacion de los sucesos, y cómo, y quáles han de ser las fábulas, se ha dicho lo bastante 79.

15 Acerca de las costumbres se han de considerar quatro cosas: la primera y principal, que sean buenas 80. Las costumbres como quiera se conocerán, si el dicho ó el hecho de una persona, segun queda notado, diere á entender la intencion con

Φαύλην χρηστον δε, έαν χρηστήν έστι δε έν εκάς ω γένει και γαρ γυνή έστι χρηστή και δούλος καίτοι γε ίσως τούτων, τὸ μὲν χεῖρον, τὸ δὲ ὅλως Φαῦλόν έστι. Δεύτερον δε, τὰ άρμότ οντα έστι γαρ άνδρεῖον μὲν τὸ ἦθος, ἀλλ' ούχ' ἀρμότ]ον γυναικί, τὸ άνδρεῖαν ἢ δεινὴν εἶναι. Τρίτον δὲ, τὸ ὅμοιον τοῦτο γὰρ έτερον τοῦ χρηστὸν τὸ ἦθος καὶ άρμότ ον σοιῆσαι, ωσωερ είρηται. Τέταρτον δε , το ομαλόν κάν γαρ άνώμαλός τις ή, δ την μίμησιν σαρέχων και τοιουτον ήθος ύσοτιθείς, όμως όμαλως ανώμαλον δεί είναι. Εστι δε σαράδειγμα σονηρίας μεν ήθους μη άναγκαῖον οίον, ὁ Μενέλαος ἐν τῷ Ορέστη τοῦ δὲ ἀσερεσους και μη άρμότ οντος, 8 τε βρήνος Οδυσσέως έν τῆ Σκύλλη, καὶ ἡ τῆς Μεναλίωσης ῥῆσις. Τοῦ δὲ άνωμάλου, ή έν Αύλίδι ΙΦιγένεια ούδεν γαρ έοικεν ή ίκετεύουσα τῆ ὑστέρα. Χρή δὲ και ἐν τοῖς ἤθεσιν, ώσσερ και έν τῆ τῶν σραγμάτων συστάσει, άει ζητεῖν ἢ τὸ ἀναγκαῖον, ἢ τὸ είκός ὤστε τὸν τοιοῦτον τὰ τοιαῦτα λέγειν, ἢ ωράτζειν, ἢ άναγκαῖον, ἢ είκός: καὶ τοῦτο μετα τοῦτο γίνεσ Βαι, ἢ άναγκαῖον, ἢ είκός. Φανερον οὖν ὅτι καὶ τὰς λύσεις τῶν μύθων έξ αὐτοῦ δεῖ τοῦ μύθου ζυμβαίνειν, και μη ὤστερ έν τῆ Μηδεία άωὸ μηχανῆς, έν τῆ Ιλιάδι τὰ ωερί τὸν άωόσλουν άλλα μηχανή χρηστέον έσι τα έξω τοῦ δράματος, η όσα σρο του γέγονεν, α ούχ' οίον τε άνθρωσον είδεναι, η δσα υστερον, α δείται σροαγορεύσεως και άγγελίας ἄσαντα γαρ άσοδίδομεν τοῖς θεοῖς ὸρᾶν ἄλογον δὲ μηθὲν είναι έν τοῖς σράγμασιν

que obra: siendo malas, si ella es mala; v buenas, si fuere buena; v cada sexô v estado tiene las suyas. Porque hay muger buena. v buen criado: bienque respeto del hombre, la muger 81 es quizá de peor condicion; y absolutamente la condicion de un esclavo es baja. La segunda cosa es que cuadren bien: pues el ser varonil á la verdad es bueno; pero á una muger no cuadra 82 el ser varonil y valiente. Lo tercero, ban de ser semejantes á las nuestras: porque ya está indicado que se ha de mirar á esto; y es cosa distinta del pintar las buenas y acomodadas al sugeto. Lo quarto, de genio igual: v dado que uno sea desigual<sup>83</sup> en el genio, el que le reméda v bace su papel, ha menester mostrarse siempre igualmente 84 desigual. Hay un exemplo de modáles depravadas sin causa en el Menelao del Orestes: v otro contra el decóro v congruencia es el llanto de Ulíses en la Escíla, no menos que la relacion de Menalipe: y de inconstancia, la Ifigénia en Aúlide 85; que en nada se parece despues á la que pedia merced poco ántes. Por esta razon es menester así en la descripcion de las costumbres, como de los bechos, tener siempre presente ó lo natural ó lo verosimil; que tal persona haga ó diga las tales cosas: y que sea probable ó necesario que esto suceda tras esto. Dedonde consta tambien que las soluciones de las dificultades ban de seguirse naturalmente de la misma fábula; y no como en la Medéa por tramoya86; y en la Iliada la quedada 87, resuelta 88 ya la vuelta. Sí que se podrá usar de arbitrios sobrebumanos en cosas que no entran en la representacion, ó son ya pasadas, ni es posible 89 que hombre las sepa: ó en las venideras que piden prediccion ó anúncio: porque sibien atribuimos á los Dioses el saber todas las cosas 90, no se sufre ninguna εί δὲ μὴ, ἔξω τῆς τραγωδίας οἶον τὰ ἐν τῷ Οἰδίσοδι τοῦ ΣοΦοκλέους. Εσεὶ δὲ μίμησίς ἐστιν ἡ τραγωδία βελτίονων, ἡμᾶς δεῖ μιμεῖσθαι τοὺς ἀγαθοὺς εἰκονογρά-Φους καὶ γὰρ ἐκεῖνοι ἀσοδιδόντες τὴν οἰκείαν μορΦὴν, ὁμοίους σοιοῦντες, καλλίους γράΦουσιν οὕτω καὶ τὸν σοιητὴν μιμούμενον καὶ ὀργίλους καὶ ῥαθύμους, καὶ τάλλα τὰ τοιαῦτα ἔχοντας ἐσὶ τῶν ἡθῶν ἐσιεικείας σοιεῖν σαράδειγμα, ἡ σκληρότητος δεῖ οῖον, τὸν Αχιλλέα Αγάθων, καὶ Ομηρος. Ταῦτα δὴ δεῖ διατηρεῖν, καὶ σρὸς τούτοις τὰ σαρὰ τὰς ἐξ ἀνάγκης ἀκολουθούσας αἰσθήσεις τῆ σοιητικῆ καὶ γὰρ κατ αὐτάς ἐστιν ὰμαρτάνειν σολλάκις εἴρηται δὲ σερὶ αὐτῶν ἐν τοῖς ἐκδεδομένοις λόγοις ἱκανῶς.

16 Αναγνώρισις δὲ τί μέν ἐστιν, εἴρηται σερότερον εἴδη δὲ ἀναγνωρίσεως σρώτη μὲν ἡ ἀτεχνοτάτη, καὶ ἢ σλεῖστοι χρῶνται δἱ ἀσορίαν, ἡ διὰ σημείων πούτων δὲ τὰ μὲν σύμφυτα οἶον, Λόγχην ἢν Φοροῦσι Γηγενεῖς, ἡ Αστέρας, οἴους ἐν τῷ Θυέστη Καρκῖνος τὰ δὲ, ἐσίκτητα καὶ πότων, τὰ μὲν ἐν τῷ σώματι, οῖον οὐλαί τὰ δὲ ἐκτὸς, τὰ σεριδέραια καὶ οῖον, ἐν τῆ Τυροῖ, διὰ τῆς σκάφης. Εστι δὲ καὶ πότοις χρῆσθαι ἡ βέλτιον, ἡ χεῖρον οῖον, Οδυσσεὺς διὰ τῆς οὐλῆς, ἄλλως ἀνεγνωρίσθη ὑσὸ τῆς τροφοῦ, καὶ ἄλλως ὑσὸ τῶν συβωτῶν εἰσὶ γὰρ αἱ μὲν σίστεως ἕνεκα ἀτεχνότεραι, καὶ ὰὶ ποιαῦται σᾶσαι αἱ δὲ ἐκ σερισετείας, ὥσσερ ἡ ἐν τοῖς Νίστροις, βελτίους. Δεύτεραι δὲ, αἱ σεσοιημέναι ὑσὸ τοῦ σοιητοῦ, διὸ ούκ ἄτεχνοι οῖον, Ορέστης ἐν τῆ Ιφιγενεία ἀνεγνώρισε

estrañeza que se presupongan á la Tragedia; como las del Edípo que se presupongan á la Tragedia; como las del Edípo que se Sofocles. Y como sea la Tragedia imitacion de las personas mas señaladas; debemos imitar nosotros á los buenos pintores de retratos; que dándoles la forma propia y baciéndolos parecidos al original, los pintan mas bermosos: de la misma manera el Poeta representando á los coléricos y flemáticos, y á los de otras semejantes condiciones, ha de formar de ellos un exemplar de mansedumbre ó entereza: como Agatón y Homero de Aquíles. Estas cosas sin falta se ban de observar, y además de eso las que por necesidad acompañan á la poesía para uso de los sentidos que por necesidad es fácil errar en ellas muchas veces. Pero de las tales se ba escrito lo competente en los libros sacados á luz de esta materia.

varias maneras. La primera y menos artificiosa, de que muchísimos usan por salir del apúro, es por las señas. De estas unas son naturales, como la lanza con que nacen los Terrigenas; ó los lunares, quales son los de Carcino en el Tiestes: otras son sobrepuestas: de ellas impresas en el cuerpo, como las cicatrices; de ellas esteriores como los joyeles: y en la Tíro la barquilla. Aun de estas se puede usar mas ó menos bien. Así Ulíses por la cicatriz de una manera fué reconocido por su ama 94 de leche, y de otra por los 95 Pastores; siendo, como son, menos artificiosas las que se muestran para ser creidos, y todas las demas de este jaez que las descubiertas impensadamente; qual fué la de Ulíses en los baños. La segunda manera es la inventada por el Poeta; y por tanto no carece de artificio: como en la Ifigénia Oréstes reconoce á su bermana, siendo despues reconocido por ella: ella

την άδελφην, άναγνωρισθείς ύσο έκείνης έκείνη μεν γαρ δια της έωιστολης, έκεῖνος δε δια σημείων ταῦτα οὖν αὐτὸς λέγει ἃ βούλεται ὁ ωοιητης, άλλ' οὐχ ο μῦθος δι ο έγγυς της είρημένης αμαρτίας έστίν έξην γαρ αν ένια και ένεγκειν και έν τῷ ΣοΦοκλέους Τηρεί ή της κερκίδος Φωνή. Τρίτη δε, ή δια μνήμης, τὸ αἰσθέσθαι τι ἰδόντα, ωσωερ οἱ έν Κυωρίοις τοῖς Δικαιογένους ίδων γαρ την γραφην, έκλαυσε καί ή έν Αλκινόου άσσολόγω άκούων γαρ τοῦ κιθαριστοῦ, καὶ μνησθείς, έδάκρυσεν θθεν άνεγνωρίσθη. Τετάρτη δε, ή έκ συλλογισμοῦ οίον, έν ΧοηΦόροις, ὅτι ὅμοιός τις έλήλυθεν υμοιος δε ούθεις, άλλ' ή Ορέστης ούτος άρα έλήλυθεν και ή Πολυίδου του σοΦιστου σερί της ΙΦιγενείας ην· είκος γαρ τον Ορέστην συλλογίσασθαι, ότι ήτ' άδελΦη έτύθη, καὶ αύτῷ συμβαίνει θύεσ Jar καὶ ἡ ἐν τῷ τοῦ Θεοδέκτου Τυδεῖ, ὅτι έλθων ως ευρήσων υιον, αύτος άσοόλλυται και ή έν ταις Φοινίσιν ίδουσαι γαρ τον τόσον, συνελογίσαντο την είμαρμένην, ότι έν πούτω είμαρτο άσοθανεῖν αύταῖς καὶ γὰρ έζετέθησαν ένταῦθα. Εστι δέ τις και σύνθετος έκ σαραλογισμού που θεάτρου οίον, έν τῷ Οθυσσεῖ τῷ ψευθαγγέλω ὁ μὲν γὰρ τὸ τό-Κον έφη γνώσεσθαι, δ ούχ ξωράκει δ δε, ως δί έκείνου άναγνωριούντος, δια τούτου έσοίησε σαραλογισμόν. Πασῶν δὲ βελτίστη άναγνώρισις, ἡ έξ αύτων των σραγμάτων, της έκσληξεως γιγνομένης δί είκότων· οΐον , ή έν τῷ ΣοΦοκλέους Οίδισοδι , καί τῆ ΙΦιγενεία είκὸς γὰρ βούλεσθαι ἐσειθεῖναι γράμ-

por la carta escrita; él por las señas que dió. Este dice aquí lo que quiere el Poeta, y no en fuerza de la fábula: y por lo mismo está cerca de incurrir en el vicio notado de falta de artificio 96; pues igualmente se pudieran enlazar varias otras cosas. De esa manera es el ruido de la lanzadera en el Tereo de Sofocles. La tercera 97 es por la memoria de lo pasado, sintiéndose al vér ú oir algun obgeto, como en las Victorias de Venus por Diceógenes; el otro viendo una pintura, dió un suspiro; y en la conversacion de Alcinoo, Ulises ovendo al Citarista, y acordándose de sus bazañas, prorumpió en lágrimas; por donde fué conocido. La quarta por via de argumento: como en las ofrendas al sepulcro: Algun semejante mio ha venido aquí: ninguno es mi semejante sino Oréstes: luego él ha venido. De esta manera se vale Polides el sofista en la Isigenia, poniendo en boca de Oréstes una ilacion verosimil; que babiendo sido sacrificada su bermana, él babia de tener la misma suerte. Tal es tambien la de Teodéctes en el Tidéo, quien dice; ser nieto 98 del que vendo con esperanza de ballar á su bijo, pereció en el camino: y la de las bijas de Finéo, las quales mirando el lugar fatal, arguyéron ser inevitable la parca; que su hado era morir alli, pues alli mismo habian sido espuestas á la muerte recien nacidas. Hay tambien cierto argumento aparente por la falsa conclusion del teatro; como el falso nuncio de Ulises 99: el qual dixo en prueba que conoceria quál era su arco (y no le babia visto); y el teatro como le viese acertar, infirio falsamente que conocia á su dueño. El reconocimiento empero mas brillante de todos es, el que resulta de los mismos sucesos, causando admiracion los lances verosimiles: quales son los del Edipo de Sofocles, y de la Ifigénia (donde se bace verosimil 100

ματα· αί γαρ ποιαύται μόναι άνευ τῶν ωεωοιημένων σημείων καὶ ωεριδεραίων· δεύτεραι δὲ, αἱ ἐκ συλλογισμοῦ.

17 Δεῖ δὲ τοὺς μύθους συνιστάναι, καὶ τῆ λέξει συνασεργάζεσθαι, ότι μάλις α σρό όμματων τιθέμενον ούτω γὰρ ἂν έναργές ατα ὁρῶν, ἄσωερ ωαρ' αύτοις γιγνόμενος τοις σρατίομένοις, ευρίσκοι το σρέσον, καὶ ήκις α αν λανθάνοιτο τὰ ὑσεναντία. Σημείον δε πύτου δ έσιτιμαται τῷ Καρχίνω δ γαρ ΑμΦιάραος έξ ίεροῦ άνηει, ὁ μὴ ὁρῶντα τὸν Βεατην έλαν Τανεν έωι δε της σκηνης έξεωεσε, δυσχεραινόντων τουτο των θεατών. Οσα δε δυνατόν, καί τοις σχήμασι ζυνασεργαζόμενον σοιείν σιβανώτατοι γαρ άπο της αύτης Φύσεως οι έν τοις πάθεσιν είσι δί δ και χειμαίνει δ χειμαζόμενος, και χαλεσιαίνει ὁ ὀργιζόμενος άληθινώτατα δί ὁ εύΦυοῦς ή σοιητική έστιν ή μανικού τούτων γαρ οί μέν εύσλαστοι, οἱ δὲ ἐξεταστικοί εἰσιν. Τούς τε λόγους πούς σεσοιημένους δεί και αύτον σοιούντα έκτίθεσθαι καθόλου, είθ' ούτως έσεισοδιούν και σαρενείρειν. Λέγω δε ούτως αν θεωρείσθαι το καθόλου οίον, της ΙΦιγενείας, τυθείσης τινός κόρης, και άφανισθείσης άδηλως τοις Βύσασιν, ίδρυν Βείσης δε είς άλλην χώραν, έν ή νόμος ήν τους ξένους Δύειν τη Δεώ, ταύτην έσχε την ίερωσύνην χρόνω θ' ὕς ερον τῷ άδελ-Φῷ συνέβη ἐλθεῖν τῆς ໂερείας διὰ τί; ὅτι ἀνεῖλεν ὁ θεὸς διά τινα αίτίαν, εξω τοῦ καθόλου, ελθεῖν έκεῖ, και ἐΦ' ὅ τι δὲ ἔξω τοῦ μύθου ἐλθων δὲ και

que quisiera escribir); siendo así que los tales brillan por sí solos, sin necesitar de señales sobrepuestas y diges: el segundo lugar tienen los que se bacen por argumento.

17 Mas quien trata de componer fábulas y darles realce con la elocuencia, se las ba de poner ante los ojos lo mas vivamente que pueda. Porque mirándolas así con tanta evidencia, como si se balláse presente á los mismos sucesos; encontrará sin duda lo que bace al caso; y no se le pasarán por alto las incongruencias. Buen exemplo tenemos en Carcino, en quien parecio mal que biciese resucitar á su Anfiarao 101 de donde estaba el templo; y engañóse por no mirar el sitio del prodigio como presente: conque fué silvado en el teatro, ofendidos de esto los mirones. Demas de esto se ba de revestir 102 quanto sea posible de los afectos propios: porque ningunos persuaden tanto como los verdaderamente apasionados: de aquí es, que perturba el perturbado, y el irritado irrita devéras. Por eso la Poesía es obra del ingenio ó del entusiasmo: porque los ingeniosos á todo se acomodan; y los de gran númen en todo son estremados. Las fábulas, ó antiguas ó nuevas, el mismo que las pone en verso, debe ántes proponérselas en general, y despues conformemente aplicar los episodios, y entreverar las particularidades. Quiero decir, que la fábula de la Ifigenia, por exemplo, se puede considerar en general de esta forma: Estando cierta doncella á punto de ser sacrificada, y desaparecida invisiblemente de entre las manos de los sacrificantes 103, y trasplantada á otra region, donde por ley los estrangeros eransacrificados á cierta Diosa; obtuvo este 104 sacerdocio 105. El porqué vino allá (á 106 saber, porque un Dios se lo aconsejó por cierto motivo) eso no es del asunto considerado en general, ni

ληΦθείς, θύεσθαι μέλλων άνεγνώρισεν είθ ώς Εύρισίδης, είθ ως Πολυίδης έσοίησε, κατά το είκος είσοων, δτι ούκ άρα μόνον την άθελΦην, άλλα καί αύτον έδει τυθήναι και έντεῦθεν ή σωτηρία. Μετα δε πούτα ήδη υποθέντα τα ονόματα έπεισοδιούν όσως δε έσται οίχεια τα έσεισόδια σχοσείν οίδν, έν τῷ Ορές η ἡ μανία δί ῆς ἐλήΦθη, καὶ ἡ ζωτηρία δια της καθάρσεως. Εν μεν ούν τοις δράμασι τα έσεισόδια σύντομα, ή δ' έσοσοιία πύτοις μηκύνεται τῆς γὰρ Οδυσσείας μικρὸς ὁ λόγος ἔστίν. Ασσοδημοῦντός τινος ἐτη σολλά, καὶ σαραΦυλατλομένου ύσο του Ποσειδώνος, και μόνου όντος έτι δε τών οίκοι ούτως έχόντων, ωστε τὰ χρήματα ὑωὸ μνηστήρων άναλίσκεσθαι, και τὸν ὑιὸν έσιβουλεύεσθαι, αύτὸς άΦιχνεῖται χειμασθείς, και άναγνωρίσας τινας, αύτοις έσειθέμενος, αύτος μεν έσώθη πους δι' έχθρούς διέΦθειρε το μέν ουν ίδιον πουτο, τα θ' άλλα έσεισόδια.

18 Εστι δὲ σάσης τραγωδίας τὸ μὲν Δέσις, τὸ δὲ Λύσις τὰ μὲν ἔξωθεν καὶ ἔνια τῶν ἔσωθεν σολλάκις ἡ δέσις τὸ δὲ λοισὸν, ἡ λύσις. Λέγω δὲ δέσιν μὲν εἶναι τὴν ἀσὰ ἀρχῆς μέχρι ποῦτου τοῦ μέρους, δὶ ἔσχατόν ἐς ιν, ἐξ οῦ μεταβαίνει εἰς εὐτυχίαν λύσιν δὲ, τὴν ἀσὸ τῆς ἀρχῆς τῆς μεταβάσεως μέχρι τέλους ὥσσερ ἐν τῷ Λυγκεῖ ποῦ Θεοδέκτου, δέσις μὲν, τάτε σεσραγμένα, καὶ ἡ τοῦ σαιδίου λῆψις λύσις δὲ, ἡ ἀσὸ τῆς αἰτιάσεως ποῦ θανάτου μέχρι ποῦ τέλους. Τραγωδίας δὲ εἴδη εἰσὶ τέσσαρα ποσαῦτα

tampoco conqué fin vino. Comoquiera, va que vino v fué preso: estando para ser sacrificado, reconoció, y fué reconocido: ó del modo imaginado por Eurípides, ó del que discurrió Polides, baciéndole decir, segun era verosimil, ser disposicion del Cielo, que no solo su bermana, sino tambien él mismo fuese sacrificado: v de af provino su libertad. Hecho esto, determinando las personas, se forman los episodios: los quales se ba de procurar que sean apropósito: como en el Orestes la furia por la qual fué preso, y la libertad socolor de la purificacion. En la representacion los episodios son cortos; la Epopeya los alarga mas. Por cierto que el cuento de la Odisea es bien prolijo: y se reduce á que andando perdído por el mundo Fulano muchos años 107, y siendo perseguido de Neptuno 108 hasta quedar solo; y estando por otra parte las cosas de su casa tan mal paradas, que los pretendientes 109 le consumian las rentas, y armaban asechanzas á su hijo; vuelve á su patria despues de haber naufragado, y dandose á conocer á ciertas personas, echándose al improviso sobre sus enemigos, él se salvó y perdió á ellos. Este es el asunto: los demás son episodios.

18 En toda Tragedia debe baber enláce y desenláce. Las cosas precedentes, y muchas veces algunas de las que acompañan la accion, tegen el enláce: las restantes 110 sirven al desenláce. Quiero decir, que el enláce dura desde el principio basta la parte última dedonde comienza la mudanza de buena en mala fortuna, ó al contrario: y el desenláce desde el principio de tal mudanza basta el fin: como en el Lincéo de Teodectes forman el enláce las cosas pasadas 111 y el rapto del niño: el desenláce dura 112 desde la imputacion de la muerte basta la postre. Hay empero quatro especies de Tragedias; que otras tantas, diximos, ser sus partes.

γαρ και τα μέρη ελέχθη ή μεν, σε σλεγμένη, ής τὸ δλον έστι σερισέτεια και άναγνώρισις ή δε, σα-Ιπτική, οΐον, διτε Αΐαντες, και οί Ιξίονες ή δε, ή-Βική· οίον, αί Φθιώτιδες, και ο Πηλεύς· το δε τέταρτον, οίον, αίτε Φόρκιδες και Προμηθεύς και δσα έν ἄδη...... Μάλιςα μεν οὖν ασαντα δεῖ σειρᾶσθαι έχειν εί δε μή, τα μέγιςα και σλείςα, άλλως τε και ως νύν συκοΦαντούσι τους σοιητάς γεγονότων γαρ καθ' έκαστον μέρος άγαθων σοιητών, εκάστου τοῦ ίδίου άγαθοῦ άξιοῦσι τὸν ένα ὑσερβάλλειν. Δίκαιον δε και τραγωδίαν άλλην και την αύτην λέγειν ούδεν ίσως τῷ μύθω τοῦτο δε, ὧν ἡ αύτὴ σλοχή και λύσις. Πολλοι δε σλέξαντες εξ, λύουσι κακῶς δεῖ δὲ ἄμΦω άεὶ κροτεῖσθαι. Χρὴ δὲ, ὤσωερ είρηται σολλάκις, μεμνήσθαι, και μή σοιείν έσοσοϊκόν σύς ημα τραγωδίαν έσοσοιϊκόν δε λέγω, τὸ σολύμυθον, οίον εί τις τὸν τῆς Ιλιάδος ὅλον σοιεῖ μῦθον έκει μεν γαρ δια το μήκος λαμβάνει τα μέρη τὸ ωρέωον μέγεθος ἐν δὲ τοῖς δράμασι, ωολύ ωαρα την υσόληψιν, άσοβαίνει σημεῖον δε, όσοι σέρσιν Ιλίου όλην έσοίησαν, και μή κατα μέρος, ἄσσερ Εύρισίδης Νιόβην, η Μήδειαν, καὶ μη ἄσσερ Αίσχύλος, η έκωιωτουσιν, η κακώς άγωνίζονται έωει καὶ Αγάθων έξεωεσεν έν πύτω μόνω. Εν δὲ παῖς σερισετείαις και έν τοῖς ἀσλοῖς σράγμασι, στοχάζονται ων βούλονται θαυμαστώς τράγικον γάρ τοῦτο καὶ Φιλάνθρωσον ἔστι δὲ τοῦτο, ὅταν ὁ σοΦὸς μὲν, μετα σονηρίας δε , έξασατηθη , ωσωερ ΣίσυΦος.

Una es la complicada; que toda está entretegida de revolucion v reconocimiento. Otra es la lastimosa; como los Avaces 113, v los Ixiones 114: la tercera es la característica 115; como las Ptiótidas y el Peléo: la quarta es la simple; como las bijas de Forcio. y el Prometéo, y qualesquiera sugetos infernales 116. A la verdad un Poeta debe bacer todo lo que pueda por adquirir quantas mas y mayores perfecciones le sean posibles, atento que vivimos en un tiempo en que no perdonan nada á los Poetas: porque babiendo florecido Poetas excelentes en cada una de estas partes. pretenden que uno solo se baya de aventajar á todos en la excelencia propia de cada uno. Lo que sí es demanda justa; que no se diga ser otra la Tragedia, siendo la misma ni mas ni ménos que si fuese la misma fábula 117. Y esto se verifica de las que tienen el mismo enláce y desenláce. Tambien hay muchos que enlázan bien, y desenlázan mal: pero es preciso que ambas cosas merezcan siempre aplauso 11.8: y que no se haga de la Tragedia un poema épico. Llamo aquí poema épico un compuesto de muchos cuentos: como si uno quisiese meter toda la Iliada en sola una Tragedia: pues en ella, por ser tan dilatada, las partes guardan la magnitud correspondiente: pero en los Actos dramáticos lo prolijo es contra la opinion recibida. En prueba de esto, quántos ban tomado por asunto la conquista entera de Troya, y no por partes 119 como Eurípides en la Niobé y la Medéa (al revés de lo que bizo Esquílo): ó son reprobados, ó salen mal en el certámen; y así es que Agatón cayó en nota por esto solo. En las revoluciones 120, y en las acciones sencillas se logra lo que se desea por maravilloso, por ser esto de suyo trágico y agradable. Lo qual sucede quando un hombre sagáz, pero malo, es engañado, καὶ ὁ ἀνδρεῖος μὲν, ἄδικος δὲ, ἡτ]ηθῆ ἔστι δὲ τοῦτο είκὸς, ὥσωερ Αγάθων λέγει είκὸς γὰρ γίνεσθαι ωολλὰ καὶ ωαρὰ τὸ είκός. Καὶ τὸν χορὸν δὲ ἕνα δεῖ ὑωολαβεῖν τῶν ὑωοκριτῶν, καὶ μόριον εἶναι τοῦ ὅλου, καὶ συναγωνίζεσθαι, μὴ ὥσωερ ωαρὰ Εὐριωί-δη, ἀλλὶ ὧσωερ ωαρὰ ΣοΦοκλεῖ τοῖς δὲ λοιωοῖς τὰ διδόμενα οὐ μᾶλλον τοῦ μύθου, ἢ ἄλλης τραγωδίας ἐςί δὶ ὁ ἐμβόλιμα ἄδουσι, ωρώτου ἄρξαντος Αγάθωνος τοῦ τοιούτου καί τοι τί διαθέρει, ἢ ἐμβόλιμα ἄδειν, ἢ ῥῆσιν ἐξ ἄλλου είς ἄλλο ὰρμότ]ειν, ἢ ἐωεισόδιον ὅλον;

19 Περί μεν ούν των άλλων ήδη είρηται λοισών δε σερί λέξεως η διανοίας είσειν· τα μεν ούν σερί την διάνοιαν, έν τοῖς σερί Ρητορικῆς κείσθω τοῦτο γὰρ ίδιον μάλλον έκείνης της μεθόδου. Εςι δε κατά την διάνοιαν πάῦτα, ὅσα ὑωὸ ποῦ λόγου δεῖ ωαρασκευασθηναι μέρη δε τούτων, τό, τε άσοδεικνῦναι, και τὸ λύειν, καὶ τὸ σάθη σαρασκευάζειν οἶον, ἔλεον, ἢ Φόβον, η όργην, και όσα τοιαύτα, και έτι μέγεθος, και σμικρότητα.  $\Delta \tilde{\eta}$ λον δε, ότι καλ έν τοῖς ωράγμασιν άωδ τῶν αὐτῶν είδῶν δεῖ χρῆσθαι, ὅταν ἢ έλεεινὰ, ἢ δεινα, η μεγάλα, η έικότα δέη σαρασκευάζειν. Πλην ποσούτον διαφέρει, όπ τὰ μεν δεῖ φαίνεσ θαι άνευ διδασκαλίας, τὰ δὲ ἐν τῷ λόγῳ, ὑωὸ τοῦ λέγοντος ωαρασκευάζεσθαι, καί σαρά τὸν λόγον γίγνεσθαι τί γαρ αν είη τοῦ λεγοντος έργον, εί Φανοῖτο ἡδέα, καὶ μή δια τον λόγον. Των δε ωερί την λέξιν εν μέν ές ιν είδος θεωρίας, τὰ σχήματα τῆς λέξεως, α ές ιν ἐιθέναι τῆς

como Sísifo: v algun valiente, pero injusto, es vencido: ni á eso se opone la verosimilitud: ántes, como dice bien Agatón, es verosimil que sucedan muchas cosas contra lo que parece verosimil. En la representacion es menester que bable el Coro por boca de una sola persona, y que sea parte del todo 121, favoreciendo al buen partido, no al uso de Eurípides, sino al de Sofocles. Pero lo que otros Poetas permiten al Coro, no parece que sea mas de la fábula ó tragedia que se representa que de otra: y así cantan abora los intermedios, á que dió principio Agatón. Y cierto, qué mas tiene o cantar intermedios, o insertar 122 relaciones de un episodio en otro, y aun el episodio entero de una 123 pieza diversa? 19 Ya se ha tratado de las demas cosas, réstanos hablar del estilo y de la sentencia: sibien lo concerniente à la sentencia en los libros de la Retórica, como mas propio de aquel arte, queda declarado. En la sentencia se contienen todas quantas cosas se deben adornar con el estilo: quales son; el demostrar, el desatar los argumentos, y el comover los afectos: á saber, la compasion, el temor, o la ira, y otros semejantes: tambien el amplificar y el disminuir. Por otra parte es evidente, que tambien es preciso valerse de los mismos arbitrios en las representaciones, siempre que sea necesario ponderar lances, ó lastimosos, ó atroces, ó grandiosos, ó verosímiles. La diferencia está en que unas cosas se ban de representar sin discursos; otras por necesidad debe mostrarlas el que babla razonando, y darles eficacia en virtud del razonamiento; donde nó, qué serviria la persona que habla, si las cosas por sí solas agradasen, y no por sus palabras? En órden al modo

de decir bay cierta especie de doctrina, la qual regula los

ύσοκριτικής, καὶ τοῦ την τοιαύτην ἔχοντος άρχιτεκτονικήν οἶον τί ἐντολη, καὶ τί ἐυχη, καὶ διήγησις, καὶ άσειλη, καὶ ἐρώτησις, καὶ ἀσόκρισις, καὶ εί τι ἄλλο τοιοῦτον. Παρὰ γὰρ την τούτων γνῶσιν, ἢ ἄγνοιαν, οὐδὲν εἰς την σοιητικην ἐσιτίμημα Φέρεται, ὅτι καὶ ἄξιον σσουδης τί γὰρ ἄν τις ὑσολάβοι ἡμαρτησθαι ὰ Πρωταγόρας ἐσιτιμᾶ; ὅτι εὔχεσθαι οἰόμενος, ἐσιτάτει εἰπών

Μηνιν αειδε θεά.

Τὸ γὰρ κελεῦσαί (Φησι) σοιεῖν τι ἢ μὴ, ἐσίταζίς ἐστι διὸ σαρείσθω ὡς ἄλλης, καὶ οὐ τῆς σοιητικῆς δν θεώρημα.

20 Της δε λέζεως ασάσης τάδη έστι τα μέρη στοιχεῖον, συλλαβή, σύνδεσμος, ὄνομα, ἡῆμα, ἄρθρον, στῶσις, λόγος. Στοιχεῖον μεν δυν έστι Φωνη άδιαίρετος· ού σᾶσα δε, άλλ' έξ ής σεΦυκε συνετή γίνεσθαι Φωνή καὶ γὰρ τῶν θηρίων είσιν άδιαίρετοι Φωναί, ὧν ούδεμίαν λέγω στοιχείον. Ταύτης δε μέρη, τό τε Φωνηςν, και τὸ ημίφωνον και ἀφωνον ἐστι δὲ Φωνηςν μεν, άνευ σροσβολής έχον Φωνην άκουστήν οίον, τὸ α και ω ήμιφωνον δε, το μετά σροσβολής έχον φωνην άκουστην οίον, το σ, και το ρ άφωνον δε, το μετα σροσβολής καθ' αυτό μεν ουδεμίαν έχον Φωνην, μετα δε των έχοντων τινα Φωνην γινόμενον άκουστόν οίον, τὸ γ, καὶ τὸ δ. Ταῦτα δὲ διαΦέρει σχήμασί π τοῦ στόματος, καὶ τόσοις, καὶ δασύτητι, καὶ ψιλότητι, καὶ μήκει, καὶ βραχύτητι έτι δὲ καὶ ὀξύτητι, καὶ βαρύτητι, καὶ τῷ μέσῳ ωερὶ ὧν καθ' ἔκαστον ἐν

gestos de la pronunciacion, y se ba de aprender de la farsa, y del que poséa el primor 124 de este arte: v. g. qué significa mandato, qué súplica, qué narracion, qué amenaza, qué pregunta, qué respuesta, y lo que frisa con esto. Pues por la noticia ó ignorancia de estos ademánes 125 ninguna tacha resulta en la Poética; á lo ménos que sea digna de aprecio. Porque quién se podrá persuadir á que hay falta en lo que reprende Protágoras; que en vez 126 de suplicar, mandaha el que dixo: Canta, Diosa, el enojo: por quanto nota este, que el mandar hacer, ó no, tal cosa, es precepto? Así déxese esto á un lado, como materia de otra facultad, y no de la Poética.

20 Las partes de toda suerte de babla 127 son estas: elemento 128, sílaba, conjuncion, nombre, verbo, artículo, caso, palabra. Elemento es una voz indivisible, no comoquiera, sino aquella de que se puede formar pronunciacion articulada: ya que tambien las voces de las bestias son indivisibles; ninguna de las quales llámo elemento. Este se divide en vocal. semivocal, y voz muda. Vocal es la que sin adicion alguna tiene voz inteligible: quales son el Ay la O. Semivocal la que impelida de otra se pronuncia: quales son la R y la S. Muda es la que con impulso ningun sonido bace por sí; pero unida con la que lo tiene, se bace inteligible. Tales son la G y la D. Estas difieren en la pronunciacion por los gestos 129 y situaciones de la boca, por la blandura y aspereza, por ser largas y breves; y tambien por el acento agudo, grave y circunflejo. De cada una de estas conviene instruirse por medio del arte métrica. Sílaba es una voz no significativa

τοῖς μετρικοῖς προσήκει θεωρεῖν. Συλλαβή δέ έστι Φωνή άσημος, συνθετή έξ άφώνου και φωνήν έχοντος και γαρ τὸ γρ ἄνευ τοῦ α συλλαβη ούκ ές ι, άλλα μετα τοῦ α, οίον, τὸ γρα άλλα καὶ πούτων θεωρήσαι τὰς διαΦοράς τῆς μετρικῆς ἐστι. Σύνδεσμος δέ ἐστι Φωνὴ ἄσημος, η ούτε κωλύει, ούτε σοιεί Φωνην μίαν σημαντικήν, έκ πλειόνων Φωνών πεΦυκυιαν συντίθεσθαι, και έσι τών άκρων, και έτσι του μέσου, ην μη άρμότηη έν άρχη λόγου τιθέναι καθ' αυτόν οίον, μεν, ήτοι, δή ή, Φωνη άσημος έκ ωλειόνων μεν Φωνών μιας, σημαντικὴν δὲ, ωοιεῖν ωεΦυκῦια μίαν Φωνήν. Αρθρον δέ ἐστι Φωνη άσημος, η λόγου άρχην, η τέλος, η διορισμόν δηλοι οίον, τὸ Φημί, και τὸ ωερί, και τὰ ἄλλα ή, Φωνη ἄσημος, η ούτε κωλύει, ούτε σοιεί Φωνην μίαν σημαντικήν, έκ σιλειόνων Φωνών σε Φυκυιαν συντίθεσθαι, καὶ έωὶ τῶν ἄκρων, καὶ ἐωὶ τοῦ μέσου. Ονομα δέ έστι Φωνη συνθετη, σημαντική άνευ χρόνου, ης μέρος ούθεν έστι καθ' αυτό σημαντικόν έν γαρ τοῖς δισιλοῖς οὐ χρώμεθα, ὡς καὶ αὐτὸ καθ' αὐτὸ σημαίνει οΐον, έν τῷ Θεοδώρω, τὸ δῶρον οὐ σημαίνει. Ρῆμα δὲ Φωνη συνθετη, σημαντική μετα χρόνου, ης ούδεν μέρος σημαίνει καθ' αυτό, ωσωερ και έωι των όνομάτων τὸ μὲν γὰρ ἄνθρωπος, ἢ λευκὸν, οὐ ωροσσημαίνει τὸ σότε τὸ δὲ βαδίζει, ἢ βεβάδικε, σροσσημαίνει, τὸ μεν τον σαρόντα χρόνον, το δε τον σαρεληλυθότα. Πτῶσις δε έστιν ονόματος η ρήματος η μεν το κατα τούτου, ἢ τούτω σημαίνουσα, καὶ ὅσα τοιαῦτα ἡ δὲ τὸ κατὰ τὸ, ἐνὶ, ἢ σολλοῖς οἶον, ἄνθρωσοι, ἢ

vocal, ó compuesta de semivocal, ó muda unida con la vocal. Así gr sin vocal no es sílaba; y con la vocal a, v. g. gra. viene á serlo. Pero el enseñar estas diferencias tambien pertenece al arte métrica. Conjuncion es una voz no significativa. que ni estorba, ni bace que una voz significativa se pueda componer de muchas voces, ya en el estremo, ya en medio de la cláusula, sino fuese mas apropósito por su calidad ponerla al principio: v. g. A la verdad; Por cierto; Sin duda: ó será una voz no significativa compuesta de muchas voces, capaz de unir las voces significativas. Artículo es una voz no significativa; la qual muestra el principio ú el fin, ó la distincion de la palabra: v. g. Lo dicho; Acerca de esto, cet. ó sea una voz no significativa, que ni quita ni pone, que una voz significativa pueda componerse de muchas voces, tanto en el estremo, como en el medio. Nombre es una voz compuesta significativa sin tiempo, de la qual parte ninguna significa de por sí; pues aun en los nombres formados de dos dicciones no se usa 130 el que una parte signifíque separada de la otra: v. g. en Teodoro el doro no significa 131. Verbo es una voz compuesta significativa con tiempo, de la qual ninguna parte significa separadamente, como se dixo del nombre. Así es que esta voz Hombre y estotra Blanco no significa el Quándo: mas estas Anda y Anduvo lo significan: la primera el tiempo presente, y la segunda el pasado. El caso es del nombre y del verbo: uno es oblicuo, como Segun esto, ó Para esto, y los semejantes: otro recto en singular ó plural; como los Hombres, el Hombre. El del verbo es segun las personas y modos de interrogar o mandar; pues Andaba él, y Anda tú, casos

άνθρωσος ή δε κατά τα ύσοκριτα, οίον, κατ' έρώτησιν η έσιταζιν το γαρ εβάδισεν, η βάδιζε, στώσις ρήματος, κατά πάθτα τὰ είδη έστί. Λόγος δὲ Φωνή συνθετή σημαντική, ής ένια μέρη καθ' αὐτὰ σημαίνει τι ού γαρ απας λόγος έκ δημάτων και όνομάτων σύγκειται οίον, ο του άνθρώπου ορισμός άλλ' ένδέχεται άνευ ρημάτων είναι λόγον μέρος μέν τοι άεί τι σημαΐνον έζει οίον, έν τῷ βαδίζει Κλέων, ὁ Κλέων. Είς δέ ές, λόγος διχῶς η γαρ ὁ εν σημαίνων, η ὁ ἐκ σλειόνων συνθέσμων οίον, ή Ιλιας μεν, συνθέσμω είς. ό δε τοῦ ἀνθρώτου, τῷ εν σημαίνειν. Ονόματος δε είδη τὸ μὲν ἀωλοῦν ἀωλοῦν δὲ λέγω, ὁ μὴ ἐκ σημαινόντων σύγκειται τὸ δὲ, διωλοῦν πούτου δὲ τὸ μὲν ἐκ σημαίνοντος και άσήμου το δε, έκ σημαινόντων σύγκειται· είη δ' ἂν καὶ τρισιλοῦν καὶ τετρασιλοῦν ὄνομα, οίον, τὰ σολλὰ τῶν Μεγαλιωτῶν Ερμοκαϊκόξανθος.

21 Ασαν δὲ ὄνομά ἐστιν, ἢ κύριον, ἢ γλῶτ α, ἢ μετα Φορὰ, ἢ κόσμος, ἢ σεσσοιημένον, ἢ ἐσεκτεταμένον, ἢ ὑΦηρημένον, ἢ ἐξηλλαγμένον. Λέγω δὲ κύριον μὲν, ῷ χρῶνται ἕκαστοι γλῶτ αν δὲ, ῷ ἔτεροι ὥστε Φανερὸν, ὅτι καὶ γλῶτ αν καὶ κύριον εἶναι δυνατὸν τὸ αὐτὸ, μὴ τοῖς αὐτοῖς δέ τὸ γὰρ Σίγυνον Κυσρίοις μὲν κύριον, ἡμῖν δὲ γλῶτ α. Μετα Φορὰ δι ἐστιν, ὀνόματος άλλοτρίου ἐσι Φορὰ, ἢ ἀσὸ γένους ἐσι εἶδος, ἢ ἀσὸ εἴδους ἐσι γένος, ἢ ἀσὸ τὸ ἀνάλογον. Λέγω δὲ, ἀσὸ γένους μὲν ἐσι εἶδος, οῖον,

Νηῦς δέ μοι ήδη έστηχε.

Τὸ γὰρ ὁρμεῖν ἐστιν ἐστᾶναί τι. Απὸ εἴδους δὲ ἐπὶ γένος

son del verbo à la manera dicha. Palabra es una voz compuesta significativa; de cuyas partes algunas significan por si, mas no siempre con tiempo; porque no toda palabra se compone de nombres y verbos; como se vé en la definicion del bombre: sinoque puede haber palabra sin verbo: lo que sí tendrá siempre es, alguna parte significante: v. g. en esta Cleonteanda el Cleonte. La palabra es una de dos maneras: ó porque significa una cosa sola, ó un complejo de muchas cosas: así la Iliada es una por el complejo: pero la definicion del bombre significa una sola cosa. Las especies del nombre son várias: una es simple (yo llamo simple la que no se compone de partes significantes): otra es doble: y de esta qual se compone de parte significante, y de no significante; qual de partes todas significantes. Podriase tambien dar nombre triplo y quadruplo, como son muchos de los Megaliotas, v. g. Hermocaicoxanto 132.

Verdad es, que todo nombre ó es propio, ó forastero, ó metáfora, ó gala, ó formado de nuevo, ó alargado, ó acortado, ó estendido. Llámo propio aquel de que todos usan; y forastero el que los de otra Provincia. Dedonde
consta, que un mismo nombre puede ser propio y forastero;
mas no para unos mismos. Porque Siguyno 133 para los Chipriotas es propio, y para nosotros estraño. Metáfora es traslacion de nombre ageno; ya del género á la especie, ya de la
especie al género; ó de una á otra especie; ó bien por analogía. Pongo por exemplo, del género á la especie; Paróseme
la nave: siendo así que tomar puerto es una especie de pararse. De la especie al género: Mas de diez mil bazañas bizo

Η δη μύρι Οδυσσεὺς ἐσθλὰ ἔοργε. Τὸ γὰρ μυρίον σολύ ἐστιν, ῷ νῦν ἀντὶ τοῦ σολλοῦ κέχρηται. Ασ' εἴδους δὲ ἐσὶ εἶδος, οἶον,

Χαλκῷ ἀπὸ ψυχην ἐρύσας:

Τάμνεν άτηρε ι χαλκώ.

Ενταυθα γαρ το μεν έρυσαι, παμείν το δε παμείν, έρυσαι είρηχεν άμφω γαρ άφελεῖν τί έστι. Τὸ δὲ ἀνάλογον λέγω, όταν διιοίως έχη το δεύτερον σρός το σρώτον, και τὸ πεταρτον πρὸς τὸ τρίτον έρει γὰρ ἀντι τοῦ δευτέρου τὸ πεταρτον, η άντι που πετάρτου το δεύτερον. Και ένίστε σροστιθέασιν ανθ' οῦ λέγει σρὸς ὁ έστι λέγω δὲ, οῖον, ομοίως έχει Φιάλη πρός Διόνυσον, και άσπις πρός Αρην. έρει τοίνυν και την άσπίδα Φιάλην Αρεως, και την Φιάλην άσπίδα Διονύσου έτι δμοίως έχει εσπέρα προς ήμέραν, καὶ γῆρας πρὸς βίον έρεῖ τοίνυν τὴν ἐσπέραν, γῆρας ημέρας και το γηρας, εσπέραν βίου η, ωσωερ Εμπεδοκλης, δυσμάς βίου. Ενίοις δ' ούκ ές ιν όνομα κείμενον τὸ άνάλογον, άλλ' ούθεν ήτζον δμοίως λεχθήσεται οίον, τὸ τὸν καρωὸν μὲν άΦιέναι, σωείρειν τὸ δὲ τὴν Φλόγα άωδ του ήλίου, άνώνυμον άλλ' δμοίως έχει τουτο ωρός τὸν ἥλιον, καὶ τὸ σπείρειν πρὸς τὸν καρωόν διὸ εἴρηται

Σωείρων Ιεοκτίς αν Φλόγα.
Εςι δὲ τῷ τρόως τούτς τῆς μεταφορᾶς χρῆσ Ιαι καὶ ἄλλως, ωροσαγορεύσαντα τὸ άλλότριον, άωο Φῆσαι τῶν οἰκείων τι οἰον, εἰ τὴν ἀσωίδα εἴωοι Φιάλην μὴ Αρεως, άλλ' ἄοινον. Πεωοιημένον δέ ἐςιν, δ ὅλως μὴ καλούμενον ὑωό τινων αὐτὸς τίθεται ὁ ωοιητής δοκεῖ γὰρ ἔνια εἶναι τοιαῦτα οἶον, τὰ κέρατα Ερνύτας, καὶ

Ulíses: donde Diez mil significa un número grande, de que usa Homero aquí en vez de muchas. De una especie á otra especie: El alma le sacó con el acero: Con duro acero le cortó la vida: puso Sacar y Cortar reciprocamente: porque ambos á dos verbos significan quitar algo. Traslacion por analogía es. quando entre quatro cosas así se ha la segunda con la primera, como la quarta con la tercera: conque se podrá poner la quarta por la segunda, y la segunda por la quarta: y á veces por lo que se quiere dar á entender, lo que dice respeto á cosa diversa: v. g. Lo que la bota es para Baco 134, eso es la rodéla para Marte: diráse pues; la rodéla, bota de Marte; y la bota, rodéla de Baco: como tambien, lo que es la tarde respeto del dia, eso es la vejez respeto de la vida: conque se podrá decir, la tarde Vejez del dia; y la vejez Tarde de la vida; ó como dijo Empedocles, el Poniente de la vida. Y aunque bay cosas que no tienen fijo nombre de proporcion, todavía se les puede aplicar por semejanza: v. g. el arrojar la simiente, se dice Sembrar; y el rayar la luz del sol carece de nombre: pero lo mismo es esto respeto del sol, que la simiente respeto del sembrador. Por eso se dijo: Sembrando la luz divinamente hecha. De otra manera se puede usar de esta especie de metáfora, tomando lo ageno, y añadiendo algo de lo propio; como si uno llamáse á la rodéla Bota de Marte sí, pero sin vino. Formado nuevamente será el nombre que nadie ha usado jamás, y lo finge de suyo el Poeta; que varios al parecer son tales: como el llamar Ramas á los cuernos del ciervo, y Suplicador al Sacerdote. El alargado es, quando la vocal breve se bace larga, o se le interpone 135 una sílaba.

τὸν ἱερέα Αρητήρα. Εσεκτεταμένον δέ ἐς ιν ἢ ἀΦηρημένον τὸ, μὲν, ἐὰν Φωνήεντι μακροτέρω κεχρημένον
ἢ τῷ οἰκείω, ἢ συλλαβη ἐμβεβλημένη τὸ δὲ, ὰν ἀΦηρημένον ἢ τι, ἢ αὐτοῦ ἢ ἐμβεβλημένου, ἐσεκτεταμένον
μέν οἶον τὸ σόλεως, σόληος καὶ τὸ Πηλείδου, Πηληϊάδεω ἀΦηρημένον δέ, οἶον, τὸ κρῖ, καὶ τὸ δῶ καὶ,

Μία γίνεται άμΦοτέρων όψ. Εξηλλαγμένον δέ ές ιν, όταν τοῦ ὀνομαζομένου, τὸ μὲν

καταλείση, τὸ δὲ σοιῆ οἶον τὸ,

Δεξιτερον κατὰ μαζόν.
Αντί τοῦ δεξιόν. Ετι τῶν ὀνομάτων τὰ μὲν ἄρρενα, τὰ δὲ Τήλεα, τὰ δὲ μεταξύ ἄρρενα μὲν, ὅσα τελευτῷ εἰς τὸ ν καὶ ρ, καὶ ὅσα ἐκ τούτων άρωνων σύγκειται παῦτα δε ἐςι δύο, τὸ ψ καὶ ξ. Τήλεα δὲ, ὅσα ἐκ τῶν Φωνηέντων, εἰς τε τὰ ἀεὶ μακρά οἶον, εἰς η καὶ ω καὶ τῶν ἐπεκτεινομένων εἰς α ὡς ε ἴσα συμβαίνει πλήθει, εἰς ὅσα τὰ ἄρρενα καὶ τὰ Τήλεα τὸ γὰρ ψ καὶ τὸ ξ, αὐτά ἐςιν εἰς δὲ ἄφωνον οὐδὲν ὄνομα τελευτῷ, οὐδὲ εἰς Φωνῆεν βραχύ εἰς δὲ τὸ ι τρία μόνα, μέλι, κόμμι, πέπερι εἰς δὲ τὸ υ, ωέντε τὸ ωῶυ, τὸ νάωυ, τὸ γόνυ, τὸ δόρυ, τὸ ἄστυ. τὰ δὲ μεταξὺ εἰς παῦτα, καὶ ν καὶ σ.

22 Λέξεως δε άρετη, σαθη και μη τασεινην είναι ζαθες άτη μεν οὖν ές ιν η έκ τῶν κυρίων ὀνομάτων άλλα τασεινή σαράδει γμα δε η Κλεοθῶντος σοίησις, καὶ ἡ Σθενέλου σεμνη δε και έξακλάτ ουσα τὸ ίδιωπκὸν, ἡ τοῖς ξενικοῖς κεχρημένη ξενικὸν δε λέγω, γλῶτ αν, καὶ μετα-Φορὰν, καὶ ἐπέκτασιν, καὶ πᾶν τὸ παρὰ τὸ κύριον. Αλλ' ἄν τις ἄμα ἄπαντα τὰ τοιαῦτα ποιήση, ἡ αἰνιγμα ἔς αι, El acortado, quando se le cercena algo de lo suyo, ú de lo interpuesto. Exemplo del primero es de la cidá 136, por de la ciudad; y Pelideano, bijo de Peléo, por Pelides. Del segundo Dizque, por Dicen que, y En casdé 137, por En casa de; y lo del otro; Una es de ambos la mira, por Mirada; como tambien si de dos vocales se hace una; v. g. vés por vees. Estendido es, quando parte se deja, y parte se añade: v.g. contra el pecho derechísimo, por derecho. Los Nombres se dividen en masculinos, femeninos, y medios ó neutros. Los masculinos acaban todos en N, en R, ó en una de estas dos letras dobles Ps, Cs mudas. Los femeninos, que tambien son de tres maneras, acaban siempre en vocales largas, á saber, en E y O, ú vocal que se pueda alargar, como la A; de suerte, que tantas terminaciones vienen á tener los masculinos como los femeninos. Porque las terminaciones en Ps y Cs entrambas acaban en S. Pues no hay siquiera un solo Nombre cuya terminacion sea en consonante, ni en vocal breve. Los acabados en I son tan solamente tres, es à saber, estos Meli, Commi, Peperi: los en Y estos sinco; poy, napy, gony, dory, asty. Los neutros o medios ya se sabe que ban de acabar en I y en V; como tambien en N y S.

La perfeccion del estilo es, que sea claro, y no baxo. El que se compone de palabras comunes es sin duda clarísimo, pero baxo. Buen exemplo pueden ser las poesías de Cleofonte y Estenelo. Será noble y superior al vulgar el que usa de palabras estrañas. Por estrañas entiendo el dialecto, la metáfora, la prolongacion, y qualquiera que no sea ordinaria. Pero si uno pone juntas todas estas cosas, saldrá un

η βαρβαρισμός αν μεν οὖν έκ μεταφορῶν, αἴνιγμα έὰν δὲ έκ γλωτίῶν καὶ βαρβαρισμός αἰνίγματος γὰρ ἰδέα αὕτη ές ὶ, τὸ, λέγοντα τὰ ὑπάρχοντα, άδύνατα συνάψαι κατὰ μεν οὖν την τῶν ὀνομάτων σύνθεσιν, οὐχ' οἶόν τε τοῦτο ποιῆσαι κατὰ δὲ την μεταφορὰν, ένδέχεται οἶον,

Ανδρ' είδον πυρὶ χαλκὸν ἐπ' ἀνέρι κολλήσαντα: καὶ τὰ τοιαῦτα. Εκ δὲ τῶν γλωτ ῶν ὁ βαρβαρισμός δὶ δ ἀνακέκραταί πως τούτοις. Τὸ μὲν οὖν μὴ ἰδιωτικὸν ποιήσει, μηθὲ ταπεινὸν, ἡ γλῶτ α, καὶ ἡ μετα Φορὰ, καὶ ὁ κόσμος, καὶ τἄλλα τὰ εἰρημένα είδη τὸ δὲ κύριον, τὴν σα Φήνειαν. Οὐκ ἐλάχις ον δὲ μέρος συμβάλλονται εἰς τὸ σα Φὲς τῆς λέξεως, καὶ μὴ ἰδιωτικὸν, αὶ ἐπεκτάσεις καὶ ἀποκοπαὶ, καὶ ἐξαλλαγαὶ τῶν ὀνομάτων διὰ μὲν γὰρ τὸ ἄλλως ἔχειν, ἢ ὡς τὸ κύριον παρὰ τὸ είωθὸς γιγνόμενον, τὸ μὴ ἰδιωτικὸν ποιήσει διὰ δὲ τὸ κοινωνεῖν τοῦ είωθότος, τὸ ζα Φὲς ἔς αι. Ως ε οὐκ ὀρθῶς ψέγουσιν οἱ ἐπιτιμῶντες τῷ τοιούτω τρόπω τῆς διαλέκτου, καὶ διακωμωδοῦντες τὸν ποιητήν οἶον, Εὐκλείδης ὁ ἀρχαῖος ὡς ῥάδιον ποιεῖν, εἴ τις δώσει ἐκτείνειν ἐΦ' ὁπόσον βούλεται, Ιαμβοποιήσας ἐν αὐτῆ τῆ λέξει. οἷον

Ητίχαριν εἶδον Μαραθῶνα βαδίζοντα· καὶ, Οὐκ ἂν γεινάμενος τὸν ἐκείνου ἐξ ἐλλέβορον.

Τὸ μὲν οὖν Φαίνεθαί πως χρώμενον τούτω τῶ τρώπω, γελοῖον τὸ δὲ μέτρον, κοινὸν ἀπάντων ἐς ὶ τῶν μερῶν καὶ γὰρ μεταΦοραῖς, καὶ γλώτ αις, καὶ τοῖς ἄλλοις εἴθεσι χρώμενος ἀπρεπῶς, καὶ ἐπίτηθες ἐπὶ τὰ γελοῖα, τὸ αὐτὸ ἀν ἀπεργάσαιτο. Τὸ δὲ ὰρμότ ον ὅσον διαΦέρει ἐπὶ τῶν ἐπῶν θεωρείσθω, ἐντιθεμένων τῶν ὀνομάτων εἰς τὸ

enigma o un barbarismo. Si todas son metáforas, será enigma: si todas dialectos, parará en barbarismo: puestoque la formacion del enigma consiste en unir hablando cosas exfstentes, al parecer, incompatibles: por la junta de nombres es imposible hacer esto: mas con metáforas es bien fácil: como el otro que dijo 138; He visto un hombre, que con cóbre pegaba fuego sobre otro hombre: y semejantes acertijos. De la confusion de los dialectos 139 procede el barbarismo. Por lo aual se han de usar 140 con discrecion en el discurso. Asique la variedad del dialecto, la metáfora, y el adorno, y las demas figuras referidas harán que el estilo no sea plebeyo ni bajo: y lo castizo de las palabras servirá para la claridad. Ni es poco lo que contribuyen á que sea claro y no vulgar el estílo, las prolongaciones y abreviaciones y estensiones de los nombres: pues en quanto tienen diversa forma de la comun, por ser fuera de lo usado, harán que no parezca vulgar: y en quanto guardan parte de lo usado, conservarán la claridad. Por donde sin razon se burlan los que censuran esta manera de estílo, y bacen mofa del Poeta 141; de los quales es uno Euclídes el viejo: como si fuese cosa muy fácil el versificar, una vez que se permita el alargar 142 las sílabas quanto se quiera, haciendo de yambos espondéos, conforme lo pide el verso: y traen por exemplo este; A Heticaris be visto a Maratona vendo 143: v estotro: Y si aun su heleboro no ha nacido. Sea norabuena cosa ridícula el bacer gala de usar á su antójo de esta licencia. La moderacion es necesaria igualmente en todas las figuras: pues quienquiera que usáre las metáforas, y los dialectos, y los demas adornos sin juicio,

μέτρον καὶ ἐπὶ τῆς γλώτης, καὶ ἐπὶ τῶν μεταΦορῶν, καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων είδῶν μετατιθεὶς ἄν τις τὰ κύρια ὀνόματα, κατίδοι ὅτι άληθῆ λέγομεν. Οἶον, τὸ αὐτὸ ποιήσαντος ἰαμβεῖον Αἰσχύλου καὶ Εὐριπίδου, εν δε μόνον ὅνομα μεταθέντος, ἀντὶ κυρίου είωθότος, γλῶτ αν τὸ μὲν Φαίνεται καλὸν, τὸ δι' εὐτελές. Αἰσχύλος μὲν γὰρ ἐν τῷ Φιλοκτήτη ἐποίησε,

Φαγέδαινα, ή μου σάρκας έσΥιει ποδός.

Ο δε άντι τοῦ ἐσ Υίει, τὸ Υοινᾶται μετέθηκε. Καί,

Νῦν δὲ μ' ἐων ὀλίγος τε καὶ ούτιδανὸς καὶ ἄκικυς, Ε΄ τις λέγει τὰ κύρια μεταπθείς:

Νῦν δὲ μ' ἐων μικρός τε ἢ άθενικὸς ἢ ἄειδής καὶ, ΔίΦρον άεικέλιον καταθεὶς, ὀλίγην τε τράπεζαν. ΔίΦρον μοχθηρὸν καταθεὶς, μικράν τε τράπεζαν. Καὶ τὸ.

Ηϊόνες βοόωσιν

Ηϊόνες πράζουσιν.

Επ δὲ ΑρειΦράδης τοὺς τραγωδοὺς ἐκωμώδει, ὅπ α ούδεὶς ἀν εἴσοι ἐν τῆ διαλέκτω, τούτοις χρῶνται οἴον τὸ, Δωμάτων ἄσο, ἀλλὰ μὴ Ασὸ δωμάτων καὶ τὸ, σέθεν καὶ τὸ, ἐγὼ δέ νιν καὶ τὸ, Αχιλλέως σέρι, ἀλλὰ μὴ, Περὶ Αχιλλέως, καὶ ὅσα ἄλλὰ ποιαῦτα. Διὰ γὰρ τὸ μὴ εἶναι ἐν τοῖς κυρίοις, σοιεῖ τὸ μὴ ἰδιωτικὸν ἐν τῆ λέξει ἀπαντα τὰ ποιαῦτα ἐκεῖνος δὲ τοῦτο ἡγνόει. Εςι δὲ μέγα μὲν τῷ ἐκάς ω τῶν εἰρημένων πρεσόντως χρῆσθαι, καὶ διπλοῖς ὀνόμασι καὶ γλώτλαις τὸ δὲ μέγις ον τὸ μεταΦορικὸν εἶναι μόνον γὰρ ποῦτο, οὐτε σαρ' ἄλλου ἐςὶ λαβεῖν, εὐΦυίας τε σημεῖόν ἐςι.

y con afectacion, caerá efectivamente del mismo modo en várias ridiculeces. Mas quánto valga el decente atavío en los versos, conoceráse por esto: múde uno los nombres figurados moderadamente por razon del dialecto, de las metáforas, y de las demas bellezas, en los nombres ordinarios; y verá ser verdad lo que decimos. Por exemplo; baciendo un mismo verso yámbico Esquílo y Eurípides, mudando éste una sola palabra por la comun usada, en frase nueva, ya su verso es elegante; y el de aquel frio 144: porque dijo Esquilo en el Filoctetes; Cangréna de mi pié come lo momio: y Eurspides en lugar de Come puso Se regala. Y si por el verso de Homero 145, Un apocado á mí, cenceño v zopo! sustituyere otro así de frases comunes; A mí, siendo pequeño, vil y feo! Y por este; El coche mal parado, y parca mesa; estotro; Una calesa mala, y corta mesa: y en lugar de aquello; Las riberas vocean, diga; Las riberas claman. Asimismo Arifrades befaba los Poetas trágicos, porque usan modos de hablar que ninguno usaria en la conversacion; como, De las casas fuera; y no, Fuera de las casas: Detigo, por De ti146; Aquése, por ese; y De Aquiles respeto, y nó Respeto de Aquíles; y tantos otros términos semejantes. Mas no tiene razon: porque todas estas cosas, por no usarse comunmente, bacen que el estilo no sea vulgar; y Arifrades no queria entenderlo. Por tanto, es cosa grande sin disputa el usar de qualquiera de estas cosas oportunamente; pero grandísima el ser metafórico: porque solo esto es lo que se puede practicar sin tomarlo de otro, y es indicio de buen ingenio: pues aplicar bien las metáforas es indagar, qué cosas son entre si semejantes. De los nombres, los compuestos cuadran

Τὸ γὰρ εὖ μεταΦέρειν, τὸ ὅμοιον θεωρεῖν ἐςτι. Τῶν δὲ ὁνομάτων, τὰ μὲν διπλᾶ, μάλις α ἀρμότ ει τοῖς διθυράμδοις αἱ δὲ γλῶτ αι, τοῖς ἡρωϊκοῖς αἱ δὲ μεταΦοραὶ, τοῖς ἱαμδείοις καὶ ἐν μὲν τοῖς ἡρωϊκοῖς ἄπαντα χρήσιμα τὰ εἰρημένα ἐν δὲ τοῖς ἰαμδείοις, διὰ τὸ ὅπ μάλις α λέξιν μιμεῖσ θαι, ταῦτα ἀρμότ ει τῶν ὀνομάτων, ὅσοις καὶ ἐν λόγοις τις χρήσεται ἔςτι δὲ τὰ ποιαῦτα τὸ κύριον, κὰ μετα-Φορὰ, κὰ κόσμος. Περὶ μὲν οὖν τραγωδίας καὶ τῆς ἐν τῷ πράτ ειν μιμήσεως, ἔςω ἡμῖν ἱκανὰ τὰ εἰρημένα.

## $\mathbf{K} \mathbf{E} \mathbf{\Phi}$ . $\delta^{\vee}$ .

L Lερί δε της διηγηματικής και έν μέτρω μιμητικής, οπ δεῖ τοὺς μύθους καθάσερ ἐν ταῖς τραγώδίαις συνιφάναι δραματικούς, και σερί μίαν σράξιν όλην και τελείαν, έχουσαν άρχην και μέσον και τέλος, ໃν' ωσ σερ ζωον εν όλον, σοιή την οίκειαν ήδονην, δήλον, και μη όμοίας ίς ορίας τας συνήθεις είναι, έν αίς αναγκη ούχι μιας ωράζεως ωοιείσθαι δήλωσιν, άλλ' ένὸς χρόνου, ὅσα έν τούτω συνέθη ωερί ένα η σλείους, ων έκας ον, ως έτυχεν, έχει σρος άλληλα· ωσωερ γαρ κατά τοὺς αύτοὺς χρόνους, ήτ' έν Σαλαμῖνι ἐγένετο ναυμαχία, καὶ ἡ ἐν Σικελία Καρχηδονίων μάχη, ούθεν σρός το αύτο ζυντείνουσαι τέλος ούτω και έν τοῖς έΦεξης χρόνοις ένίστε γίνεται θάτερον μετὰ θαπέρου, έξ ὧν εν ούθεν γίνεται πέλος. Σχεθὸν δὲ οἱ ωολλοὶ τῶν ωοιητῶν τοῦτο δρῶσι. Διὸ, ἄσωερ είωομεν ήδη, και πάντη θεσωέσιος αν Φανείη Ομηρος

mejor á las canciones; así como los vários dialectos á los poemas beroycos; y las metáforas á los yámbicos; y sibien todas las cosas dichas son de apreciar en los beroycos, todavía en los yámbicos, por quanto imitan todo lo posible el estílo familiar, son mas conformes aquellos nombres que no desdirian en las conversaciones. Tales son los que acompañan la propiedad con la metáfora y ornato. Enfin acerca de la Tragedia, y lo 147 que tambien conviene á la Comedia, bástenos lo dicho.

## CAP. IV.

1 Por lo tocante á la facultad narratoria, y que bace su imitacion solo en verso, es cosa manifiesta que se ban de componer las fábulas como las representaciones dramáticas en las Tragedias; dirigiéndose á una accion total y perfecta que tenga principio, medio y fin, para que al modo de un viviente sin mengua ni sobra, deleyte con su natural belleza; y no sea semejante á las bistorias ordinarias, donde necesariamente se dá cuenta, no de un becho, sino de un tiempo determinado, refiriéndose á él quantas cosas entónces sucediéron á uno, ú á muchos sin otra conexion entre si mas de la que les deparó la fortuna. Pues como al mismo tiempo se dió la batalla naval delante de Salamina, que fué la peléa de los Cartagineses en Sicilia, sin tener relacion con un mismo fin; así tambien en tiempos diversos á veces una cosa se hace tras otra, sinque de las dos el fin sea uno mismo. Mas casi todos los Poetas imitan en esto á los Historiadores: al contrario de Homero, como habemos dicho; que aun σαρὰ τοὺς ἄλλους, τῷ μηδὲ τὸν σόλεμον καίσερ έχοντα άρχην και τέλος, έσιχειρησαι σοιείν όλον λίαν γαρ αν μέγας, και ούκ εύσύνοσστος έμελλεν έσεσθαι η τῷ μεγέθει μετριάζοντα κατασεσλεγμένον τη ωοικιλία νῦν δι' εν μέρος άωολαβών, έωεισοδίοις κέχρηται αύτων σολλοίς οίον, Νεων καταλόγω, καὶ άλλοις έσεισοδίοις, οίς διαλαμβάνει την σοίησιν. Οἱ εί ἄλλοι σερὶ ένα σοιοῦσι, καὶ σερὶ ένα χρόνον, καὶ μίαν σράξιν σολυμερή οίον, ο τα Κυσριακά σοιήσας, και την μικράν Ιλιάδα τοιγαρούν έκ μεν Ιλιάδος και Οδυσσείας μία τραγωδία σοιείται έκατέρας, η δύο μόναι έκ δε Κυσρίων, σολλαί και έκ τῆς μικρᾶς Ιλιάδος σλέον όκτώ οἶον, Οσλων κρίσις, Φιλοκτήτης, Νεο στόλεμος, Εύρύσυλος, Πτωχεία, Λάκαιναι, Ιλίου Πέρσις, καὶ Απόπλους, καὶ Σίνων, καί Τρωάδες.

- 2 Ετι δὲ τὰ είδη πούτὰ δεῖ ἔχειν τὴν ἐσοσοίαν τῆ τραγωδία: ἢ γὰρ ἀσλῆν, ἢ σεσλεγμένην, ἢ ἡθικὴν, ἢ σαθητικὴν δεῖ εἶναι, καὶ τὰ μέρη ἔξω μελοσοιίας καὶ ὄψεως πούτά καὶ γὰρ σερισετειῶν δεῖ καὶ ἀναγνωρίσεων καὶ σαθημάτων ἔτι τὰς διανοίας καὶ τὴν λέξιν ἔχειν καλῶς οἶς ἀσασιν Ομηρος κέχρηται, καὶ σρῶτος καὶ ἱκανῶς. Καὶ γὰρ καὶ τῶν σοιημάτων ἐκάτερον συνές ηκεν ἡ μὲν Ιλιὰς, ἀσλοῦν καὶ σαθητικόν ἡ δὲ Οδύσσεια σεσλεγμένον ἀναγνώρισις γὰρ διόλου καὶ ἡθική σρὸς δὲ πούτοις λέξει καὶ διανοία σάντας ὑσερδέδληκε.
  - 3 Διαφέρει δὲ καὶ κατά τε συς-άσεως τὸ μῆκος

por eso muestra un no sé qué de divino en comparacion de los demas en no haber abarcado toda la guerra Troyana, bienque tuviese su principio v fin: considerando que sería excesivamente grande, y ménos comprensible: ó sino excedia en la grandeza, saldria muy enmarañada con tanto cúmulo de cosas. Asique tomando por asunto una parte<sup>2</sup>, mete muchas de las demas en los episodios; como la revista de las naves, y otras digresiones, conque variamente tege su poema. Pero los otros forman los suyos sobre una persona, sobre un tiempo, ó sobre una accion de muchos cabos: v. g. las Victorias de Venus, la pequeña Iliada. De aí es, que la Iliada y Odisea cada una de por sí da materia para una Tragedia sola, ó á lo mas para dos: mas de las \* Victorias de Venus se han compuesto muchas; y de la pequeña 5 Iliada mas de ocho: como 6, La sentencia de las armas, Filoctetes, Neoptolemo, Euripilo, el Mendicante, la Helena, el Incendio de Trova, el Retorno de las naves, el Sinon, y las Trovanas.

- Demas de esto la Epopeya debe tener las mismas calidades que la Tragedia (debiendo ser ó sencilla, ó complicada<sup>8</sup>, ó moral, ó lastimosa); y tambien las partes mismas, fuera de la melodía y perspectiva; puestoque ba de baber en ella revoluciones, reconocimientos, y perturbaciones: y asimismo las sentencias y el estílo ban de ser brillantes. Todo lo qual ba observado Homero el primero, y siempre como conviene: porque de tal arte compuso cada uno de sus poemas, que la Iliada es sencilla y afectuosa, la Odisea complicada; reynando en toda ella el reconocimiento<sup>9</sup>, y la distincion de los caractéres. Pues ya en el estílo y en el modo de pensar es infinitamente superior á todos.
  - 3 Sin embargo la Epopeya es diferente por la longitud del

ή έσσοσιοιία, και το μέτρον του μέν ούν μήκους δρος ίκανὸς είρημένος δύνασθαι γὰρ δεῖ συνορᾶσθαι τὴν άρχην και το τέλος είη δ' αν τουτο, εί των μεν άρχαίων έλατ ους αί συς άσεις είεν, ωρός τε τὸ ωλη-Τος των τραγωθιών των είς μίαν άκρόασιν πθεμένων σαρήκοιεν. Εχει δε σρός το έσεκτείνεσ θαι το μέγε-3ος, σολύ τι ή έσοσοιία ίδιον, δια τὸ έν μεν τη τραγωδία μη ένδέχεσθαι άμα σρατδόμενα σολλά μιμεῖο Ται, άλλα τὸ έωι τῆς σκηνῆς και τῶν ὑωοκριτῶν μέρος μόνον ἐν δὲ τῆ ἐωοωοιία, διὰ τὸ διήγησιν είναι, ές ι σολλα μέρη άμα σοιείν σεραινόμενα, ύΦ' ῶν οἰκείων ὄντων, αὔζεται ὁ τοῦ σοιήματος ὄγκος. ώςτε τουτ' έχειν το άγαθον είς μεγαλοτρέτειαν, καί τὸ μεταβάλλειν τὸν άκούοντα, καὶ ἐωτισοδιοῦν άνομοίοις έσεισοδίοις τὸ γὰρ ὅμοιον ταχὸ σληροῦν ἐκσίστειν σοιεί τας τραγωδίας.

4 Τὸ δὲ μέτρον τὸ ἡροϊκὸν, ἀπὸ τῆς πείρας ἥρμοσεν εί γάρ πς ἐν ἄλλω πνὶ μέτρω διηγηματικὴν
μίμησιν ποιοῖτο, ἢ ἐν πολλοῖς, ἀπρεπες ἀν Φαίνοιτο
τὸ γὰρ ἡροϊκὸν, κασιμώτατον καὶ ὀγκωδέκατον τῶν
μέτρων ἐκί διὸ καὶ γλώτλας, καὶ μεταΦορὰς δέχεται
μάλικα περιτλὴ γὰρ καὶ ἡ διηγηματικὴ μίμησις τῶν
ἄλλων τὸ δὲ ἰαμβικὸν καὶ πετράμετρον, κινητικά τὸ
μὲν, ὀρχηκικόν τὸ δὲ, πρακτικόν ἔτι δὲ ἀτοπώτερον
εί μιγνύοι πς αὐτὰ, ἄσπερ Χαιρήμων διὸ οὐδεὶς μακρὰν σύκασιν ἐν ἄλλω πεποίηκεν, ἢ τῷ ἡρώω, ἀλλ'
ἄσπερ εἴπομεν, αὐτὴ ἡ Φύσις διδάσκει τὸ ἀρμότλον
αὐτὸ διαιρεῖσθαι.

contésto, v por el metro. El término conveniente de la longitud va está insinuado; de suerte que pueda uno bacerse cargo al mismo tiempo del principio y del fin: y esto se logrará, si las composiciones fueren ménos prolijas que las de los antiguos, y equivalentes á muchas Tragedias 10 propuestas 11 á la censura de un auditorio crítico. Es así que la Epopeva tiene mucho á su favor, para poder alargarse mas; por quanto en la Tragedia no es posible imitar muchas cosas bechas á un tiempo, sino solamente aquella parte, que requieren la escena y los representantes. Mas en la Epopeya, por ser mera narracion. cabe muy bien el unir en verso muchas partes con sus cabos. por las quales, siendo propias, crecerá la estructura del Poema. De manera que tiene esta prerogativa para ser mas grandiosa, y divertir al oyente, y variar los episodios; puestoque la uniformidad, saciando presto, es causa de que las Tragedias desagraden.

4 En órden al verso, el beroyco es el que mejor ha probado por la experiencia 12: pues si uno quisiese hacer la imitacion narratoria en qualquier otro verso, ó en vários, pareceria sin duda disonante: quando al contrario el beroyco es el mas pausado y grave de los metros: y aun por eso recibe mejor que ninguno dialectos y metáforas; al paso que la ligereza de los otros es impropia para la narrativa: siendo así que el yámbico 13 y el tetrámetro son naturalmente ligeros; este saltarin, y aquel activo. Todavía fuera cosa mas absurda el mezclarlos todos á exemplo de Kerémon 14. Por tanto nadie ha becho composicion larga en otro metro fuera del beroyco: y es que naturaleza misma enseña á discernir lo conveniente.

- 5 Ομηρος δὲ ἄλλα τε σολλὰ ἄζιος ἐσαινεῖσθαι, καὶ δὴ καὶ ὅπ μόνος τῶν σοιητῶν, οὐκ άγνοεῖ ὁ δεῖ σοιεῖν αὐτόν αὐτὸν γὰρ δεῖ τὸν σοιητὴν ἐλάχις α λέγειν· οὐ γάρ ἐς ι κατὰ παῦτα μιμητής οἱ μὲν οὖν ἄλλοι, αὐτοὶ μὲν δὶ ὅλου άγωνίζονται, μιμοῦνται δὲ ὀλίγα καὶ ὀλιγάκις· ὁ δὲ
  ὀλίγα Φροιμιασάμενος, εὐθὸς εἰσάγει ἄνδρα ἡ γυναῖκα ἡ ἄλλο τι ἡθος καὶ οὐδὲν ἄηθες άλλ' ἔχον
  ἡθος.
- 6 Δεῖ μὲν οὖν ἐν ταῖς τραγωδίαις τοιεῖν τὸ 
  Αυμαςόν μᾶλλον δ' ἐνδέχεται ἐν τῆ ἐποποιῖα τὸ 
  ἀνάλογον διὸ συμβαίνει μάλις α τὸ Γαυμας ὸν διὰ 
  τὸ μὴ ὁρᾶν εἰς τὸν πράτ οντα ἐπειτα τὰ περὶ τὴν 
  Εκτορος δίωξιν ἐπὶ σκηνῆς ὅντα, γελοῖα ἀν Φανείη, 
  οἱ μὲν ἐςῶτες καὶ οὐ διώκοντες, ὁ δὲ ἀνανεύων ἐν 
  δὲ τοῖς ἔπεσι λανθάνει τὸ δὲ Γαυμας ὸν, ἡδύ σημεῖον δέ πάντες γὰρ προς ιθέντες, ἀπαγγέλλουσιν 
  ὼς χαριζόμενοι.
- 7 Δεδίδαχε δὲ μάλις α Ομηρος καὶ ποὺς ἄλλους ψευδη λέγειν ὡς δεῖ ἔςι δὲ τοῦτο σαραλογισμός οἴονται γὰρ ἄνθρωσοι, ὅταν πουδὶ ὄντος ἢ γινομένου ποδὶ γίνεται, εἰ τὸ ὕς ερόν ἐςι, καὶ τὸ σρότερον εἶναι ἢ γίνεσθαι ποῦτο δέ ἐςι ψεῦδος δί ὁ δὴ, ἀν τὸ σρῶτον ψεῦδος, ἄλλου δὲ πούτου ὄντος, ἀνάγκη εἶναι ἢ γενέσθαι ἢ σροσθεῖναι διὰ γὰρ τὸ εἰδέναι ποῦτο άληθὲς ὀν, σαραλογίζεται ἡμῶν ἡ ψυχὴ, καὶ τὸ σρῶτον ὡς ὄν. Προαιρεῖσθαί τε άδύνατα καὶ εἰκότα, μᾶλλον ἢ δυνατὰ καὶ ἀσίθανα πούς τε

- Entre todos Homero merece ser alabado, así por otras muchas cosas, como principalmente porque solo él sabe lo que corresponde á su oficio: pues el Poeta debe bablar lo ménos que pueda en persona propia; no siendo en eso imitador. Al revés los demas se empeñan continuamente en decir sus razones, imitando pocas cosas, y raras veces. Mas éste, baciendo la salva en pocas palabras, introduce imediatamente á un bombre, ó á una muger, ó á otro sugeto 15; y ninguno sin divisa, sino revestido de su propio caracter.
- 6 16 A la verdad en las Tragedias es menester emplear lo maravilloso; pero mucho mayor proporciontiene para eso la Epopeya: la causa es porque no se vé con los ojos la persona operante. Por cierto si se representára en el teatro la carrera de Aquíles persiguiendo á Ector, pareceria bien ridícula, mirando á tantos soldados 17 quedos sin moverse, y á él que les hace señas que nadie le siga: mas en los versos se disimula mas facilmente; y lo maravilloso deleyta: de lo qual es buen indicio, que los que se ponen á contar cuentos prometen esto á fin de ganar las voluntades.
- 7 Homero es 18 tambien el que con arte ba enseñado á los demas á contar fábulas con visos de verdad; lo que viene á ser paralogismo: creyendo vulgarmente los bombres que dada ó becha
  esta cosa, resulta ordinariamente esotra: y si la última exíste,
  tambien debió exístir ó bacerse la primera: y esto engaña, por
  quanto cabe que la primera sea falsa: ni es tampoco absolutamente necesario, que por exístir ésta, se baga ó se siga esotra,
  ó al revés: dado que nuestra mente conociendo ser cierta esotra,
  infiere falsamente que tambien la primera 19 lo es. En todo caso mas vale elegir cosas naturalmente imposibles, con tal que

λόγους μη συνίς ασθαι έκ μερών άλόγων, άλλα μάλις α μεν μηθεν έχειν άλογον εί θε μή, έξω τοῦ μυθεύματος, ωσωερ Οίδίωους το μη είδεναι ωως δ Λάϊος άσεθανεν άλλα μη έν τῷ δράματι, ὥσσερ έν Ηλέχτρα οι τα Πύθια άσαγγελλοντες η έν Μυσοῖς, ὁ ΑΦωνος ἐκ Τεγέας είς την Μυσίαν ηκων. Ως τε τὸ λέγειν ὅτι ἀνήρητο ἀν ὁ μῦθος, γελοῖον· έξ άρχης γαρ ού δει συνίς ασθαι ποιούπους αν δε θη, καὶ Φαίνηται εύλογώτερον, ένδέχεσθαι καὶ ατο σον. Εσεί και τα έν Οδυσσεία άλογα, τα σερί την έκθεσιν, ως ούκ αν ην άνεκτα δηλον αν γένοιτο, εί αύτα Φαῦλος σοιητής σοιήσει νῦν δὲ τοῖς άλλοις άγαθοῖς ὁ σοιητης έμΦανίζει ηδύνων τὸ ἀποσον. Τη δε λέξει δεί διασονείν έν τοίς άργοις μέρεσι, και μήτε ήθικοῖς, μήτε διανουτικοῖς άσοκρύστει γαρ σάλιν ή λίαν λαμσρα λέξις τα ήθη, και τας διανοίας.

## КЕФ. €.

Ι Περὶ δὲ ωροβλημάτων καὶ λύσεων, ἐκ ωόσων τε καὶ ωσίων αν εἰδῶν εἴη, ὧδε Θεωροῦσι γένοιτ' αν Φανερόν. Εωεὶ γάρ ἐςι μιμητης ὁ ωσιητης, ὥσωερ αν η ζωγράφος ἤ τις ἄλλος εἰκονοωσιὸς, ἀνάγκη μιμεῖσθαι, τριῶν ὄντων τὸν ἀριθμὸν, ἕν τι ἀεί ἡ γὰρ οἶα ην, ἤ ἐς iν, ἡ οἶά φασι καὶ δοκεῖ, ἡ οἶα εἶναι δεῖτ πῶτα δι ἔξαγγέλλεται λέξει, ἡ καὶ γλώτ αις καὶ

parezcan verosimiles, que nó las posibles, si parecen increibles. Ni ménos se ban de componer las fábulas de partes chocantes á la razon: ántes se ha de poner grandísimo cuidado en que ninguna sea tal: y á no poder mas, supóngase fuera de la representacion, como el no haber sabido Edípo, de qué manera fué la muerte de Layo: y nunca dentro del acto; como en la Electra las nuevas de los juegos Pitios; ó en los Misios el Mudo que viene de Tegéa á Misia. Por lo demas el decir que de otra suerte no tendria lugar la fábula, es cosa de risa: porque primeramente no hay necesidad de valerse de tales fábulas; y quando sean admitidas, se ba de disimular el absurdo del modo mas razonable: vaque las cosas inverosímiles, como aun en la Odiséa el desembárco 20, claramente se vería no ser tolerables, si un mal Poeta las refiriese. Mas en nuestro caso el Poeta sazonando la narracion con otros primores, logra encubrir el absurdo. Finalmente se ha de atender á la variedad 11 del estilo en los lugares estériles, y no en los patéticos y sentenciosos; puestoque al trocado el estilo demasiadamente brillante oscurece los afectos y las sentencias.

# CAP. V.

I viniendo á las obgeciones que se bacen, y á las soluciones que se dan, se verá claramente de quántas y quáles especies sean, por las reflexiones siguientes. Siendo el Poeta imitador á manera ó de pintor, ó de qualquier otro autor de retratos; ba de imitar por precision una de estas tres cosas; á saber; quáles fuéron ó son los originales; quáles se dice y piensa que bayan sido; ó quáles debieran ser. Y estas cosas las espresa con su babla,

μεταφοραίς καὶ πολλὰ πάθη τῆς λέξεως ἐςτι δίδομεν γὰρ ταῦτα τοῖς σοιηταῖς. Πρὸς δὲ τούτοις ούχ' ἡ αὐτὴ ὀρθότης ἐςὶ τῆς σολιτικῆς καὶ τῆς σοιητικῆς, οὐδὲ ἄλλης τέχνης καὶ σοιητικῆς. Αὐτῆς δὲ τῆς σοιητικῆς διτὶὴ ἡ ἀμαρτία ἡ μὲν γὰρ καθ' αὐτὴν, ἡ δὲ κατὰ συμβεβηκός ἡ μὲν γὰρ σροείλετο μιμήσασθαι μὴ ὀρθῶς, κατὰ συμβεβηκός άλλὰ τὸν ἴσσον ἄμφω τὰ δεξιὰ σροβεβληκότα ἢ τὸ καθ' ἐκάς ην τέχνην ἀμάρτημα οἶον, τὸ κατὰ ἰατρικὴν ἡ ἄλλην τέχνην, εἰ άδύνατα σεσόιηται ταῦτ' οὖν ὸσοῖα ἄν ἤ, οὐ καθ' ἑαυτήν.

- 2 Ως τε δεῖ τὰ ἐωιτιμήματα ἐν τοῖς ωροβλήμασιν ἐκ τούτων ἐωισκοωοῦντα λύειν ωρῶτον μὲν γὰρ ἀν τὰ ωρὸς αὐτὴν τὴν τέχνην άδύνατα ωεωοίηται, ἡμάρτηται άλλ' ὀρθῶς ἔχοι, εἰ τυγχάνοι τοῦ τέλους τοῦ αὐτῆς τὸ γὰρ τέλος εἰρηται οἶον, εἰ οὕτως ἐκωληκτικώτερον, ἢ αὐτὸ, ἢ ἄλλο ωοιεῖ μέρος ωαράθειγμα ἡ τοῦ Εκτορος δίωξις. Εἰ μέντοι τὸ τέλος, ἡ μᾶλλον ἢ ἤτ]ον ἐνεδέχετο ὑωάρχειν, καὶ κατὰ τὴν ωερὶ τούτων τέχνην, ἡμάρτηται οὐκ ὀρθῶς δεῖ γὰρ, εἰ ἐνδέχεται, ὅλως μηδαμῆ ἡμαρτῆσθαι. Ετι ωοτέρων ἐςὶ τὸ ἀμάρτημα, τῶν κατὰ τὴν τέχνην, ἡ κατ' ἄλλο συμβεβηκός; ἔλατ]ον γὰρ, εἰ μὴ ἤδει ὅτι ἔλαφος θήλεια κέρατα οὐκ ἔχει, ἢ εἰ κακομιμήτως ἔγραψε.
- 3 Πρὸς δὲ τούτοις ἐὰν ἐσιτιμᾶται, ὅτι οὐκ ἄλη-Ͽῆ, ἄλλ' οἶα δεῖ· οἶον καὶ ΣοΦοκλῆς ἔψη, αύτος μὲν

ó tambien con dialectos y metáforas. En el mismo modo de bablar las diferencias son muchas: yaque á los Poetas concedemos esta licencia. Es de advertir tambien que no es una misma la norma de la Poética, que la de la Política, y de otra qualquier arte que sea. En la Poética, considerada por sí sola, se puede pecar de dos maneras: una en la sustancia, otra en algun accidente. Si eligiese imitar lo que no es imitable, pecaria en la sustancia; mas tomando al sesgo la cosa, será error accidental: como pintar un caballo que mueve á un tiempo los dos pies derechos. Asimismo es accidental el yerro cometido contra qualquier arte; v. g. la Medicina, ú otra; ó si se fingen cosas imposibles. Estos defectos, pues, qualesquiera que sean, no tocan en la sustancia.

- 2 Dedonde reflexionando se ha de satisfacer á las obgeciones en que se achacan faltas. Porque primeramente si se han fingido cosas imposibles para imitarlas segun arte, se habrá errado; pero será con acierto, si el arte hubiere logrado su fin (quál es el fin, ya está dicho) puesto que así haga mas estupendo el asunto en todo ú en parte: por exemplo; la carrera tras Ector. Que si el fin se pudiese conseguir poco mas ó ménos sin eso conforme á las reglas del arte, no será escusable la culpa: porque se debe, si cabe, de todas maneras evitar el yerro. Todavía este es ménos perdonable, quando se comete contra las reglas del arte, que nó por otro accidente: pues ménos reprensible sería el Pintor en ignorar que la cierva no tiene cuernos, que no en sacar mal su retráto.
- 3 Fuera de esto, si es tachado el Poeta, de que no es así lo que cuenta, responderá; mas así debe ser: á exemplo de Sofocles

οίους δεὶ ωοιείν, Εὐριωίδης δὲ οίδι είσι δί ὁ ταύτη λυτέον. Εἰ δὲ μηθετέρως, ὅτι οὕτω Φασίν οίον τὰ περὶ θεῶν ἴσως γὰρ οὕτε βέλτιον οὕτω λέγειν, οὕτ ἀληθῆ, άλλ' ἔτυχεν, ἄσωερ ΈενοΦάνης άλλ' οὕ Φασι τάδε. Ισως δὲ ού βέλτιον μὲν, άλλ' οὕτως εἶχεν, οῖον τὰ περὶ τῶν ὅπλων.

Εγχεα δέ σφιν

Ορθ' έωὶ σαυρωτήρος.
Οὕτω γὰρ τότε ἐνόμιζον, ὧσωερ καὶ νῦν Ιλλυριοί. Περὶ δὲ τοῦ καλῶς ἢ μὴ καλῶς, ἢ εἰρηταί τινι, ἢ ωέπρακται, οὐ μόνον σκεπτέον εἰς αὐτὸ τὸ ωεπραγμένον ἢ εἰρημένον βλέωοντα, εἰ σωουδαῖον ἢ Φαῦλον, ἀλλὰ καὶ εἰς τὸν ωράτ οντα ἢ λέγοντα ωρὸς ὸν, ἢ ὅτε, ἢ ὅτω, ἢ οῦ ἕνεκεν οῖον, ἢ μείζονος ἀγαθοῦ, ἵνα γένηται ἢ μείζονος κακοῦ, ἵνα ἀωογένηται.

4 Τὰ δὲ ωρὸς τὴν λέξιν, ὁρῶντα δεῖ διαλύειν·
οῖον, γλώτ]η·

Ούρηας μεν ωρώτον.

Ισως γὰρ οὐ τοῦς ἡμιόνους λέγει, ἀλλὰ τοὺς Φύλακας. Καὶ τὸν Δόλωνα,

Είδος μεν έην κακός.

Ού τὸ σῶμα ἀσύμμετρον, άλλὰ τὸ πρόσωπον αἰσχρόν τὸ γὰρ εὐειδὲς οἱ Κρῆτες εὐπρόσωπον καλοῦσι καὶ τὸ, Ζωρότερον δὲ κέραιρε,

ού τὸ ἄκρατον, ὡς οἰνόΦλυξιν, άλλὰ τὸ ΞᾶτΙον.

Τὸ δὲ κατὰ μεταφορὰν εἴρηται· οῖον, ἄλλοι μὲν ρὰ Θεόι τε καὶ ἀνέρες εὖδον παννύχιοι· καὶ τὸ, Ητοι ὅτ' ἐς πεδίον τὸ Τροϊκὸν άθρήσειεν· καὶ, que decia, pintar él las personas quales deben ser; y Eurípides, quales son. Y si eso no alcanza, responder que Así lo dicen; ni bay otra respuesta en las cosas de los dioses. Tal vez no bastará el decir; Así está mejor: ni Es cierto; ni tampoco, Así lo dicen; sino La fortuna lo quiso así, como solía Xenofanes: por ventura confesando, no ser lo mejor; pero que Así se usaba, segun aquello de las armas: Y las lanzas plantadas en el suelo: porque así lo estilaban entónces, como basta el dia de hoy los Ilirios. Abora, para saber si lo que fulano dijo ú bizo, está bien ó mal dicho, ú hecho; no basta mirar solo al dicho ú al hecho, si es bueno ú es malo; sinoque tambien se ha de considerar quién lo dice ó lo hace; y á quién, y quándo, y en qué forma, y por qué causa: v. g. si es por amor de mayor bien el hacerlo, ó por temor de mayor mal el no hacerlo.

4 Lo que se opone contra las palabras, se ha de refutar distinguiendo, como si es dialecto, v. g. Primero hirio las bestias?: pues quizá no quiere decir los Mulos, sino los Veladores: y en lo de Dolon; Era sí de mal talle , más ligero; no significa el cuerpo contrabecho, sino el rostro feo: porque los Cretenses llaman de buen parecer al de rostro bermoso: y tambien aquello; Echa del mas fino: no entiende vino puro y sin mezcla, sino Hazlo presto. A veces se habla por metáfora, como; Toda la noche en sueño sepultados los otros dioses y hombres estuviéron: donde Toda se pone por Mucha parte de la noche; siendo el Todo una especie de Mucho. Asimismo es metáfora; Mirando en el exército Troyano; A la voz del clarin y de la trompa; De hombres el rimbombo.

αὐλῶν συρίγγωνθ' ὁμαδόν·
τὸ γὰρ Πάντες, ἀντὶ τοῦ Πολλοὶ κατὰ μεταφορὰν
εἴρηται· τὸ γὰρ πᾶν, πολύ τι καὶ τὸ,

Οίη δη άμμορος,

κατα μεταφοράν το γαρ γνωριμώτατον μόνον.

Κατα δε προσωδίαν, ωσωερ Ιππίας έλυεν ο Θάσιος το, Δίδομεν δε οι καί,

Τὸ μὲν ού καταπύθεται ὅμβρω.

Τὰ δὲ διαιρέσει οίον Εμπεδοκλης.

Αί τα δε θνητ' εφύοντο, τὰ πρὶν μάθον άθάνατ' είν, Ζωρά τε στρίν κέκριτο.

Τὰ δὲ άμΦιβολία.

Παρώχηκεν δε πλέων νύξ

τὸ γὰρ Πλέων, ἀμΦίβολόν ἐς·ι. Τὰ δὲ κατὰ τὸ ἔθος τῆς λέξεως· οἶον τὸν κεκραμένον οἶνόν Φασιν τον ὅθεν πεποίηται.

Κνημίς νεοτεύκ ου κασσιτέροιο· καὶ Χαλκέας, τοὺς τὸν ζίδηρον έργαζομένους· ὅθεν

είρηται δ Γανυμήδης

Διί οἰνοχοεύειν, οὐ πινόντων οἶνον εἰη εί αν οὐ τοῦτό γε καὶ κατὰ μεταΦοράν.

5 Δεῖ δὲ καὶ ὅταν ὄνομά τι ὑσεναντίωμά τι δοκεῖ σημαίνειν, ἐσισκοσεῖν σοσαχῶς ἂν σημήνειε τοῦτο ἐν τῷ εἰρημένῳ. οῖον,

Τῆ ρ' ἔσχετο χάλκεον ἔγχος,
τῷ πώτη κωλυθῆναι τὸ δὲ ωοσαχῶς ἐνδέχεται ὡδί
ωως μάλις ἀν τις ὑωολάβοι κατὰ τὴν κατ ἀντικρύ.
Η ὡς Γλαύκον λέγει, ὅτι ἔνιοι ἀλόγως ωροϋωολαμ-

Y bablando de la estrella del Norte: La qual sola no baña el Océano; porque aunque otras tampoco se ponen, esta es la mas conocida. Varíanse tambien las palabras por la distincion del acento. De esta suerte Hipias el Tasio interpretabaº lo del sueño Darle, y no Dámosle: y lo del palo seco: El qual no está podrido por la lluvia; en lugar de la significacion contraria; Dó cierto está podrido por la lluvia. Tambien por la diversa puntuacion; como en aquellos versos de Empedocles 10;

Hiciéronse mortales Las cosas que ántes eran imortales; Mezcladas ántes, luego separadas, Mudáron de moradas.

Hay tambien palabras ambiguas; por exemplo; Ya lo mas de la noche era pasado: el Mas es ambiguo: y entiendese Lo mas de dos partes: y nó Mas de las dos partes. Igualmente se ha de atender al uso de las palabras. Así dicen, Mezclar<sup>11</sup> el vino por Echarlo, aunque sea puro. De aquí es tambien el decir; Botin de estaño, arnés flamante y nuevo; y Broncistas á los que trabajaban el fierro. Dedonde se dijo tambien Ganimédes A Júpiter servir copa de vino; no bebiendo vino los dioses, sino nectar: sibien esto se puede esplicar por metáfora<sup>12</sup>.

5 Pero quando el nombre, al parecer, significa alguna contrariedad, es menester exáminar quántos significados admite lo que se dice: como; Allí el dardo acerado se detuvo 13: por ser embarazado del escudo. Esto que decimos de los muchos significados, tiene lugar en cierto modo dondequiera; mayormente contra los que se figuran las cosas al revés de lo que significan: porque bay algunos, como dice Glaucon, preocupados sin razon, que des-

βάνουσι, καὶ αὐτοὶ καταψηΦισάμενοι συλλογίζονται, καὶ ὡς εἰρηκότες ὅτι δοκεῖ ἐσιτιμῶσιν, αν ὑσεναντίον ἢ τῆ αὐτῶν οἰήσει ποῦπο δὲ σέσονθε τὰ σερὶ Ικάριον οἴονται γὰρ αὐτὸν Λάκωνα εἶναι ἄτοσον οὖν, τὸ μὴ ἐντυχεῖν τὸν Τηλέμαχον αὐτῷ εἰς Λακεδαίμονα ἐλθόντα τὸ δὲ ἴσως ἔχει ἄσσερ οἱ Κεφαλῆνές Φασι. σαρὰ αὐτῶν γὰρ γῆμαι λέγουσι τὸν Οδυσσέα καὶ εἶναι Ικάδιον, άλλ' οὐκ Ικάριον. Διαμάρτημα δὲ τὸ σρό-βλημα εἰκός ἐς·ι.

6 Ολως δε το άδυνατον μεν, ή σρος την σοίησιν, η σρός το βέλτιον, η σρός την δόξαν δεῖ άνάγειν ωρός τε γαρ την ωοίησιν, αίρετώτερον ωι-Βανον άδυνατον, η άσιθανον και δυνατόν τοιούτους είναι, διους Ζεύξις έγραφεν, άλλα και σρός τὸ βέλτιον τὸ γὰρ σαράθειγμα δεῖ ὑσερέχειν σρός & Φασι τάλογα· ούτω τε και ότι σοτε ούκ άλογόν ές ιν είκὸς γαρ καὶ σαρά τὸ είκὸς γίνεσθαι. Τὰ οι ὑσεναντία ως είρημένα ουτω σκοσεῖν, ωσσερ οί έν τοῖς λόγοις έλεγχοι, εί τὸ αὐτὸ, και ωρὸς τὸ αύτὸ, καὶ ὡσούτως, ὡς τε καὶ αὐτὸν ἢ τορὸς ἀ αύτος λέγει, η ο αν Φρόνιμος υπόθηται. Ορθη δε έωιτίμησις, καὶ άλογία καὶ μοχθηρία, όταν μη άνάγκης ούσης, μηθεν χρήσεται τῷ άλόγω, ωσωερ Εύρισίδης τῷ Αίγειήτου σονηρία; ἄσσερ ἐν Ορές η τοῦ Μενελάου...... Ταῦτα μεν οὖν έωιτιμήματα, έκ σείντε είδων Φέρουσιν η γαρ ως άδύνατα, η ως ἄλογα, ἢ ώς βλαβερὰ, ἢ ώς ὑσιεναντία, ἢ ώς σαρά την όρθότητα την κατά τέχνην αί δε λύσεις

pues de baber condenado al Poeta, se ponen á discurrir y tachar: y como si bubiese dicho lo que se les antoja, le dan por culpado, si les parece contrario á sus preocupaciones. Esta suerte ban padecido las cosas atribuidas á Icario: porquanto los censores baciéndole Lacedemonio, sin mas ni mas deciden ser despropósito que Telemaco 14 no encontrase con él viniendo á Lacedemonia. Pero quizá es mas cierto lo que dicen los Cefalenos; que Ulíses se casó en su tierra. Pues la objecion de que su nombre es Icadio, y no Icario, léjos de ser fundada, á mi vér, es error manifiestc.

6 En suma lo que se dice imposible, se ha de sanear alegando ser conforme à Poesia, o mejor, o segun el comun sentir. Y cierto que por respeto á la Poesía conviene ántes escoger un asunto. aunque parezca imposible, si es creible, que otro posible, no siendo creible: que tales ban de ser los retratos, quales los pintaba Zeuxis 15, siempre atento á lo mas perfecto: pues lo que se pone por exemplar, es preciso que sea excelentísimo en su línea. Si se dice que son cosas contra razon16, responder del mismo modo; y aun tal vez negarlo absolutamente; porque tambien es verosimil que sucedan cosas contra toda verosimilitud. Las que se arguyen de contradiccion, se ban de valuar al contráste de la Lógica; v. g. si es lo mismo; segun lo mismo; y del mismo modo: ó si es una misma persona; si bace relacion á las cosas que dice ella misma, ó á las que un bombre cuerdo supone por ciertas. Entónces sí que será justa la censura 17, quando sin necesidad alguna el Poeta fingiere irracionalmente cosas mal parecidas ómal hechas, como Euripides del Egeo 18 en la Medea, y de Menelao en Orestes. Enfin las obgeciones que se hacen á los Poetas son de cinco especies; que dicen cosas imposibles, ó irracionales, ó agenas 19

έχ τῶν εἰρημένων ἀριθμῶν σχεστέαι εἰσὶ δὲ ἀριθμῷ δώδεχα.

## КЕФ. ҫ҆.

- Ι Ιότερον δε βελτίων ή έσοσοιητική μίμησις, ή ή τραγωδική, διασιορήσειεν αν τις εί γαρ ή ήτζον Φορτική, βελτίων τοιαύτη δε ή ωρός βελτίους Βεατάς ές ι, δηλον ότι ή ασαντα μιμουμένη Φορτική ώς γαρ ούκ αίσθανομένων, αν μή αύτος προσθή, σολλην κίνησιν κινούνται· οίον, οί Φαϋλοι αύληταί κυλιόμενοι, αν Δίσκον δέη μιμείσθαι και έλκοντες τον κορυΦαΐον, αν Σκύλλαν αύλωσιν ή μέν οθν τραγωδία, ποιαύτη ές ν, ως και οί ωρότερον τους υς έρους αύτων φοντο ύσοκριτάς ως λίαν γαρ ύσερβάλλοντα , σίθηκον ὁ Μυνίσκος τὸν Καλλισσίδην ἐκάλει· πιαύτη δε δόξα και σερί Πινδάρου ήν, ως ούτοι έχουσι σρός αύτους, ή όλη τέχνη σρός την έσοσοιίαν έχει. Την μεν ούν σερί πους θεατάς έσιεικεῖς Φασιν έἶναι, δί δ ούδεν δέονται τῶν σχημάτων τὴν δε τραγικην, ωρὸς Φαύλους ή οὖν Φορτική, χείρων δήλον ότι αν είη.
- 2 Πρώτον μεν οὖν οὐ τῆς σοιητικῆς ἡ κατηγορία, άλλα τῆς ὑσοκριτικῆς ἐσεί ἐςι σεριεργάζεσθαι τοῖς σημείοις και ραψωδοῦντα ὅσερ ἐσοίει Σωσίς ρατος και διάδοντα ὅσερ ἐσοίει Μνασίθεος Οσούντιος. Εἶτα οὐδὲ κίνησις ἀσασα ἀσοδοκιμας ἐα, εἴσερ μηδ' ὄρχησις, ἀλλ' ἡ Φαύλων, ὅσερ και Καλλισσίδη

del asunto, ó contradictorias, ó no conformes al arte. Las soluciones se ban de tomar de las escepciones, que en todas son doce 20.

## CAP. VI.

- Abora se podria con razon dudar, quál es mejor, la imitacion de la Epopeva, ó la que bace la Tragedia. Que si la ménos mecánica es la mejor, y por lo mismo pide espectadores mas inteligentes; claro está, que la quetodo lo reméda es bien mecánica. Por eso los representantes3, como que nada entienden los mirones, si no se lo bacen palpable, se mueven de mil maneras à modo de los malos flauteros, que quando tocan la tonada del Disco4, se bambolean; y quando la de la Escila, se agarran del Coriféo. Por cierto, la Tragedia es tal; y es así que aun los Farsantes antiguos han hecho este juicio de los nuevos: pues Menisco llamaba Mono à Calipedes, viéndole tan estremado en los gestos y menéos: igual concepto se tenia de Píndaros: y como estos son mirados respeto de los otros, así es reputada toda su arte respeto de la Epopeya. Esta por el contrario, dicen, se hizo para espectadores razonables; por lo qual no echan ménos figuras estrañas. Mas la Tragedia es para gente insensata: luego siendo, como es, tan mecánica, babrá de ser peor sin rastro de duda.
  - 2 A esto sinembargo se responde lo primero, que la tacha no es de la Poética, sino de la farsa; ya que aun en la Epopeya se puede abusar de las gesticulaciones, recitando los versos como lo bacia Sosistrato, y cantándolos como Mnasitéo el Opunteño. Lo segundo, no todo movimiento se ha de reprobar, pues que ni la danza se reprueba, sino el de los figureros: lo qual se

έσετιμάτο, καὶ νῦν ἄλλοις, ὡς οὐκ ἐλευθέρας γυναῖκας μιμουμένων. Ετι ἡ τραγωδία καὶ ἄνευ κινήσεως ἐσοιεῖτο αὐτῆς, ὥσσερ ἡ ἐσοσιοία διὰ γὰρ τοῦ ἀναγινώσκειν Φανερὰ ὁσιοία τίς ἐστιν εἰ οὖν ἐςι τἄλλα κρείτων, ποῦτό γε οὐκ ἀναγκαῖον αὐτῆ ὑσάρχειν.

- 3 Εωειτα διότι ωάντ' έχει διαωερ ή έωοωοιία και γαρ τῷ μέτρω ἔξες ι χρῆσθαι , και δτι ού μικρον μέρος τὴν μουσικὴν και τὴν ὅψιν ἔχει , δί ἢς τὰς ἡδονὰς ἐωίς ανται ἐναργές ατα. Ειτα και τὸ ἐναργὲς ἔχει και ἐν τῆ ἀναγνωρίσει , και ἐωὶ τῶν ἔργων. Ετι τῷ ἐν ἑλάτ ονι μήκει τὸ τέλος τῆς μιμήσεως εἶναι. Τὸ γὰρ ἀθροώτερον , ἤδιον ἢ ωολλῶ κεκραμένον τῷ χρόνω λέγω δι' οἶον εἴ τις τὸν Οἰδίωουν θείη τὸν Σοφοκλέους ἐν ἔωεσιν ὅσοις ἡ Ιλιάς.
- 4 Ετι ήτ ον μία δωοιαοῦν μίμησις ή τῶν ἔωσωοιῶν σημεῖον δέ ἐκ γὰρ ὁωοιασοῦν μιμήσεως,
  ωλείους τραγωδίαι γίνονται ὡς τε ἐὰν μὲν ἕνα μῦβον ωοιῶσιν, ἀνάγκη ἡ βραχέα δεικνύμενον μύουρον Φαίνεσ βαι ἡ ἀκολουβοῦντα τῷ τοῦ μέτρου μήκει, ὑδαρῆ. Εὰν δὲ ωλείους, λέγω δὲ οἶον, ἐὰν
  ἐκ ωλειόνων ωράξεων ἡ συγκειμένη, οὐ μία ἄσωερ
  ἡ Ιλιὰς ἔχει ωολλὰ τοιαῦτα μέρη, καὶ ἡ Οδύσσεια, ὰ καὶ καβ ἐαυτὰ ἔχει μέγεθος καί τοι ταῦτα τὰ ωοιήματα συνές ηκεν ὡς ἐνδέχεται ἄρις α,
  καὶ ὅτι μάλις α μιᾶς ωράξεως μίμησίς ἐς ιν Εἰ οῦν
  τούτοις τε διαθέρει ωᾶσι καὶ ἔτι τῷ τῆς τέχνης

culpaba en Calipedes, y boy en dia en otros, que parecen remedar á las malas mugeres. Lo tercero, la Tragedia sin movimiento chico ni grande puede hacer tambien su oficio como la Epopeya; siendo así que con sola la lectura muestra qué tal ess conque si por lo demas es mejor, por esotro que no ha menester ciertamente, no pierde nada.

- 3 Fuera de que tiene todo lo que la Epopeya, (pues admite igualmente el metro); y demas de eso tiene una parte propia suya bien considerable; la música y la perspectiva: por cuyo medio los sentidos evidentísimamente perciben los deleytes. Añádese, que pone las cosas delante de los ojos no solo por la lectura, sino tambien por la representacion de los bechos. Sobre todo, el fin de la imitacion se logra en ella mas presto; porque reducido á tiempo mas corto, deleyta mucho mas, que si se dilata por largo espacio. Pongo por exemplo: si uno estendiese el Edípo de Sofocles en tantos versos quantos contiene la Iliada.
- 4 Déjo aparte que la imitacion de los Poetas Epicos, qualquiera que sea, nunca es tan una como la trágica. La prueba es que de qualquier poema Epico se bacen muchas Tragedias. Lo qual es tanta verdad, que si tratan de componer una sola fábula, por necesidad, ó queriendo abreviarla, la sacan manca: ó dejándose llevar de la copia de versos, queda lánguida que si amontonan muchas, es decir, una compuesta de muchas acciones; ya no es una: como sea que la Iliada y Odisea tienen muchas partes de este género, que por sí solas tienen suficiente grandeza; no obstante que los dichos poemas están compuestos, quanto cabe, perfectísimamente, y son sin comparacion mas que otro ninguno imitacion de una accion sola. Luego si la Tragedia se aventaja

ἔργω (δεῖ γὰρ οὖ τὴν τυχοῦσαν ἡδονὴν ωσιεῖν αὐτὰς, ἀλλὰ τὴν εἰρημένην) Φανερὸν ὅτι κρείτων ἀν εἰη μᾶλλον τοῦ τέλους τυγχάνουσα τῆς ἐωσσοιίας.

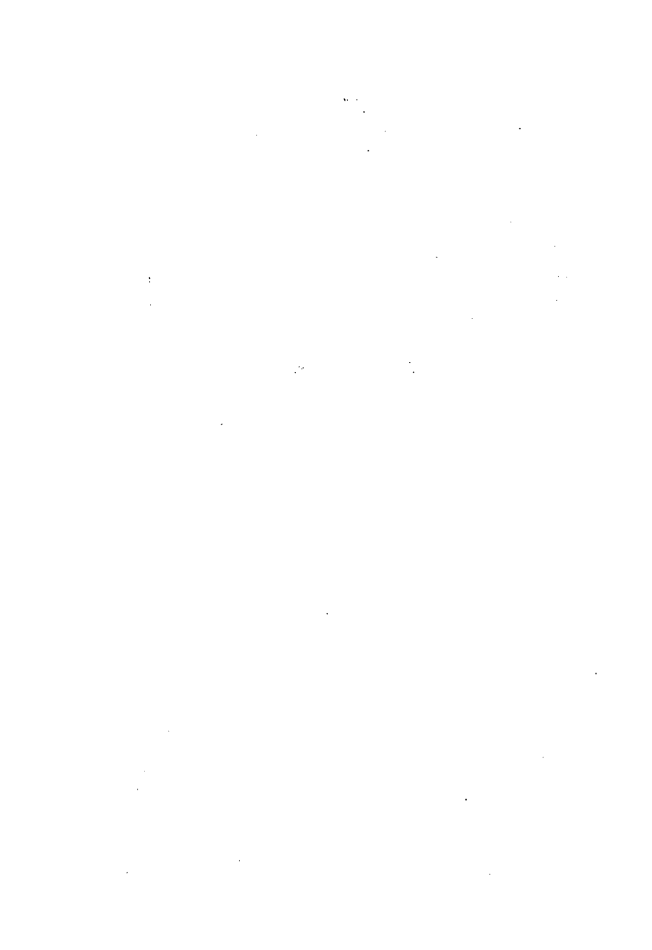
5 Περί μεν οὖν τραγωδίας, καὶ ἐσοσοιίας, καὶ αὐτῶν, καὶ τῶν εἰδῶν, καὶ τῶν μερῶν αὐτῶν, καὶ σόσα, καὶ τί διαθέρει, καὶ τοῦ εὖ ἢ μὴ, τίνες αἰτίαι, καὶ σερὶ ἐσιτιμήσεων καὶ λύσεων, εἰρήσθω τοσαῦτα.

Τέλος της σοιητικής.

en todas estas cosas, y todavia mas en el efecto propio del arte (supuesto que se ordenan ambas á causar no una recreacion caprichosa, sino la que vá dicha), habrá de ser mejor que la Epopeya, como quien toca su fin mas pronta y derechamente.

5 En conclusion, acerca de la Tragedia y de la Epopeya, tanto de ellas, como de sus especies, y de sus partes; quántas son, y en qué se diferencian; y quáles son las causas de lo bien ó mal becho; y asimismo de las obgeciones y soluciones, no tengo II mas que decir.

Fin de la Poética.



### ·NOTAS

### PARA LA MEJOR INTELIGENCIA

## DE LA POÉTICA DE ARISTÓTELES.

#### CAPITULO I.

Tratarémos de la Poética: Para saber qué cosa sea el Arte Poética, quándo, cómo, y con qué disposiciones escribió Aristóteles esta suya, y por qué razones deba ser estimada como luz, principio y norma de todas las demas Poéticas que pareciéron despues entre Griegos, Latinos, y todas las naciones; basta que el Letor pase los ojos por el discreto Prólogo que el Abate Batteux puso á las Quatro Poéticas mas celebradas que publicó juntas en el año de 1771.: sin olvidar lo que acerca de la Poética, Arte de Poesía, y la Gaya Ciencia trae Velazquez desde la pág. 165. de sus Orígenes de la Poesía Castellana.

2 segun es cada una: ó si se quiere traducir mas literalmente: segun el valor que tiene cada una. Aristóteles cumplió seguramente esta su oferta: pero á nosotros no ha llegado sino muy desfigurado y truncado este tratado, como se demuestra por varias razones que se apuntarán en su lugar, y lo advierten los antiguos y modernos Escritores.

3 del número y calidad de sus partes: Por aquí se entiende la estension de la promesa de Aristóteles de que se acaba de hablar en la nota antecedente: y por la letura de este tratado se echa de ver tambien quánto nos falta para que la Poética esté en el ser que le dió el Autor.

4 la música de instrumentos: La letra dice de los Flautistas y Citaristas.

5 y otros por genio: Puede sospecharse que en lugar de διὰ τῶς φωνῶς del testo que otras ediciones emiendan con δὶ ἀμφοῖτ, deba decir τῶς φυῶς: que por eso se ha traducido así. A la verdad no he visto manuscrito ni impreso que confirme esta sospecha, y por eso no he mudado el testo comun. Quizás esta variante ó emienda se verá entre las muchas y muy apreciables que el nuevo Editor Inglés de esta Poética Bourgess se propone publicar para la verdadera y cumplida inteligencia de ella. Si alguno digere que la voz φυῶς que se sustituye es mas poética que no prosayca, deberá tener presente que Platon y el mismo Aristóteles usan á las veces de vocablos puramente poéticos. Y véase tambien la Nota de Batteux que pone Canseco sobre Εὐφωῖς del Cap. xvi. pág. 72. sobre aquellas palabras: δὶ δ ἐνφωῦνς ἡ ποιητική ἐστιγ. El

clair par lui-même, a empêché de fixer le texte.
6 de las zampoñas: Boisard, Blanchini y Bartolini que tratan de los

citado Batteux se hizo bien cargo del mal estado de este lugar, quando en su Nota 3. dijo: Ce passage est un des plus difficiles de la Poétique, tant à cause du texte, qui varie dans les manuscrits, que du sens, qui, peu instrumentos músicos de los antiguos, dicen que la suplyvia de los Griegos era lo mismo que la fistula Panos de los Latinos; y nuestros traductores de Eglogas la llaman zampoña: y acaso venía á ser como la chanfonía, pito, silvato, pífano, ú otro instrumento de boca. Las Notas 7. 8. y 9. del P. Luis de la Cerda sobre los versos 31. 32. y 33. de la Egloga II. de Vir-

gilio ilustran este punto á deseo de los Letores.

7 mimos de Sofron y de Xenarco: Los Mimos remedaban no tanto con palabras y cantares, quanto con visages y momos. Acaso eran los Mimos los que llamamos Histriones; de quienes dice Montiano que siempre fuéron el oprobrio y ludibrio de los juiciosos por peste de la República. Véase el discurso segundo en la pág. 65, y el dicho que allí trae de nuestro Pinciano. Si ya no es que háble Aristóteles de los Mimos, composiciones ó poesías teatrales, como las de Decio Laberio, de quien habla Horacio en la Sat. x. Lib. 1. v. 6. donde dice: Nam sic

Et Laberî mimos , ut pulchra poëmata , mirer. El P. Iuvencio anota sobre este lugar lo siguiente: Decimus Laberius, Poëta, floruit sub C. Julio Cæsare, à quo jus annulorum aureorum et equestrem ordinem est adeptus. Æmulum habuit Publium Syrum eidem Cæsari carum. Uterque scripsit mimos, id est, poëmata quædam è Comædiarum genere, facta ad ciendum risum, in quibus multa erant turpicula, et sumta è trivio. De los vários Mimos de este Laberio intulados: Alexandrea, Cophinus, Saturnalia, Nácca, Necromantia, &c. recogió algunos fragmentos Roberto Estefano, y los publicó su hijo Enrique en el Libro intitulado: Fragmenta Poëtarum veterum Latinorum, quorum opera non exstant: anno 1564. Y segun por ellos se vee, las tales Poesías Mímicas eran de la calana que dice Juvencio: y con esto me confirmo en que Aristóteles habla aquí de obras, no personas mímicas. Noticias de este Liberio, y de su rival ó competidor Publio Siro puede ver quien guste en dicho Libro de los fragmentos de Estefano, desde la pág. 273, donde se encuentran las celebradas sentencias de Publio Siro, fielmente traducidas poco ha en Castellano por Don Juan Antonio Gonzalez de Valdés; y desde la pág. 282. los fragmentos de los Mimos de Laberio, de quien habla tambien el traductor Valdés. Entrambos Mímografos fuéron Poetas, Filósofos, y Representantes, muy estimados de Julio César, y escesivamente galardonados por él. En las composiciones Mímicas sibien habia muchas espresiones chocarreras y acciones que al auditorio moviesen á risa, no dejaban por eso de encontrarse dichos y sentencias muy graves; porque ridentem dicere verum, quid vetat? En cierta ocasion dijo Publio á Laberio: Quicum contendisti scriptor, hunc

spectator subleva; dándole á entender, que viejo ya, no estaba para representar en tablas, quien ántes en su mocedad habia competido con él en escribir ó componer obras mímicas. Sentido Laberio de esto, en su Mimo

Non possunt primi esse omnes omni in tempore. Summum ad gradum quum claritatis veneris, Consistes ægre ; et citius quam ascendas, decides. Cecidi ego ; cadet qui sequitur ; laus est publica.

noveno engirió estos versos:

8 ni los discursos de Sócrates: Diálogos de Platon, en que habla Sócrates como la persona principal: pero no son propiamente imitacion, sino en quanto al Diálogo que les es comun con las imitaciones dramáticas. Eliano en el Lib. 14. cap. 15. habla de unos Discursos de Sócra-

tes parecidos á las pinturas de Pauson.

9 en trimetros: Porque la calidad de la imitacion y no del verso distingue á los poetas. Y si no saben imitar ó retratar al vivo las cosas, mas son coplistas que no poetas. Los trimetros, en latin senarios, alguna mas semejanza pudieran tener con nuestros endecasílabos. Quien gustáre saber qué cosa sea rima, metro, armonía, melodía, número, puede ver no solo el juiciosísimo y crítico Estracto que de esta Poética hizo Pedro Metastásio, sino tambien los dos Discursos que Don Agustin de Montiano publicó sobre las Tragedias Españolas, y los Orígenes de la Poesía Castellana de Don Luis Joseph Velazquez.

10 6 de música en verso. Tambien acerca de esto se puede leer á dicho Metastásio en el cap. 1. de su Estracto, donde se da á entender, que en lu-

gar de μουσικόν τι, que se lee en el testo, se debria sustituir φυσικόν τι.

11 y este el de Físico mas que de Poeta. Porque ni la materia, ni la constitucion económica, y demas caractéres del poema de Empedocles son poéticos, sino de un Físico ó Naturalista. Metastásio sospecha que aquí el testo está errado ó mal entendido: credo più volontieri questo passo, o male inteso, o corroto. Nótese que Dionisio Halicarnaseo dice de Empedocles el Físico que se aventajó á muchos en la Poesía Epica: Διαφέροντες (habla tambien de otros dos Poetas) δὶ ἄλλων ἐν μὲν ἐπικῦ ποιήσει.... δ, τε.... καὶ Εμπεδοκλῦς ὁ φυσικός. Ciceron lo apellida tambien Físico, y añade que hizo un Egregium poēma.

12 Hipocentauro de Keremon: Pedro Victorio con la autoridad de algunos manuscritos leía Kirraupor Centauro: el manuscrito Núm. 92. de S. M. pone Taupor, y á la márgen la variante imi kirraupor, que despues en

los impresos ha venido á ser iπποκένταυρον.

13 que es un fárrago: Batteux, leyendo el testo con interrogante en esta forma: Ομοίως δε κάν εἴ τις ἄπαντα τὰ μέτρα μιγνύων ποιοῖτο τὴν μίμησιν, καθάπερ Χαιρήμων ἐσοίποιν Ιπσοκένταυρον, μικτὴν ραζωδίαν ἔξ ἀπάντων τῶν μέτρων, οὐχ ἦτ]ον ποιητὴν προσαγορευτέον; traduce del mismo modo así: Et si quelqu' un s' avisoit, comme Chérémon dans son Hippocentaure, de mêler dans un poëme, des vers de toutes les especes, mériteroit-il moins le nom de poète? Canseco sigue á Batteux: en la presente version se ha seguido el testo de Glasgua, que parece mas conforme á la mente del Autor, y á la esplicacion de Metastásio en su Estracto, pág. 25.

14 calificar de Poeta: Por razon de que no lo hace segun arte.

15 como la Ditirámbica: Quizá la Ditirámbica era semejante á la Opera séria, y la Mímica á la que llaman bufa ó burlesca. Velazquez dice que Don Ignacio Luzan fué uno de los mejores Poetas Españoles de este siglo, principalmente en la Poesía Ditirámbica: pág. 74. Sobre aquel lugar de Horacio en la Oda 1. Lib. 1v. donde habla de las Poesías Ditirámbicas de Pindaro, diciendo divinamente:

Ferget immensusque ruit profundo Pindarus ore: Laurea donandus Apollinari. Seu per audaces nova dithyrambos Verba devolvit, numerisque fertur Lege solutis.

pone el P. Juvencio esta nota: Dithyrambos: Hymnos Baccho sacros ad duplicem ejus de Europâ et Asiâ triumphum celebrandum institutos s'is bis beiaußos triumphus. Erant ampullato, vehementi, turgidoque stilo scripti, nullis certis pedum numerorumque legibus ac mensuris, furore quodam et spiritu Bacchico fusi. Adi Julium Scaligerum Lib. 1. cap. 46. Turnebum Lib. 1. Adversariorum cap. 4. Si no cuadra al Letor esta etimología de la Ditirámbica, otra tal vez mas verosimil encontrará en el Diccionario de Facciolati en ese vocablo. De poesías Ditirámbicas apénas se conserva sino un pedazo de Pindaro que Dionisio Halicarnaseo trae en su tratado Tissì our Mseus droudtor, ó de Compositione verborum, pág. 41. de la Edicion Oxoniense: Dice: ἀρχέτω δε Πίνδαρος, και τούτου διθύραμβός τις, οῦ ἐςιν ἀρχά. Δέυτ' εν χροον Ολυμπιοι, επί τε κλυτάν πέμπετε χάριν Θεοί πολύβατον, &c. γ así vá copiando el pedazo Ditirambo en figura prosayca. En la pág. 350. dice el Anotador de Dionisio: Hos Pindari versus suis numeris restituit, et Latine interpretatus est.... Vir egregius, quo nemo fere mortalium de Gracis litteris præclarius meritus est F. Barnesius:

Δεῦτ' ἐν χορὸν Ολύμπιοι Επί τε κλυτάν πέμπετε χάριν. Θεοί. Πολύβατον οι τ' άςτος ομεαλον θυότντα Ev Tais ispais Adnaus Olyvelte may aid andy T' sunnea ayopay. Ιοδέτων λαβετε σεφάνων Τῶν ἐαριδρέπ ων λοιβάν. Διόθεν τε με σύν Αγλαία ίδετε Πορεύσαντες αοιδαίς δευτερον ETT xIOOCS ETAL OLDY. Ον Βιόμιον , δυ Εριβόαν βροτοί καλέομεν. La version Latina de Barnesio dice así:

Nostris adeste, Numina sancta, Choris; Et celebrem , Dii , affundite gratiam: Qui frequentem populis, urbis umbilicum, suffitibus odorum Castis in Athenis. Adventatis, varium nobilemque Cœtum. Cinctæ violis vere decerptis Dona accipite blanda Corollæ.

Meque de Cælo respicite benigne Carmine nunc iterum canentem Hedera coronatum Deum,

Quem Bromium, quem Gravistrepum vocant mortales.

Nómica: Sin embargo de que Sylburgio, Heinsio y otros advir-

tiéron que el τῶν μιμῶν de algunas ediciones estaba mal en lugar de τῶν Νήμων que ponen otras, pudiérase dudar si esta leccion sea ó no mas acertada que la otra. Dicen que los versos Nómicos se cantaban en alabanza de Baco y Apolo: por ventura serian del linage de los Ditirambos, Falicos, Priapeos, &c.

17 Dionisio los semejantes: ὁμοίους, esto es, tales quales son, ó similique dice Metastásio. De este Polignoto quedan algunas noticias en Eliano.

18 en los discursos: O llámense razonamientos en prosa: que eso significa Aristóteles diciendo περί τοῦς λόγους: donde se advierte de paso que el acento agudo de τοῦς en mi testo, debe ser grave τοῦς.

19 las Parodias: Parodia aquí es una especie de poesía distinta de la que llamamos troba (que tambien se llama Parodia en Latin), y por eso

se déja esa voz sin traduccion.

20 la Deliada: Δηλιάδα, así escrito este vocablo, no es facil atinar qué composicion sería esta. Mas si se escribe Δειλιάδα, se vendria á entender que era un poema ó parodia de los poltrones ó de la holgazanería.

21 Nómos: Véase la nota 16.

- 22 en sus haciendas: Esto es, en sus cosas prácticas ως πράτθοντας, en sus quehaceres, negocios, ú obgetos.
- 23 Sofocles: Al mismo tiempo Sofocles se diferencia de Homero en el modo de imitar las mismas personas; y de Aristofanes en la calidad de las personas.

24 practicando: Quiere decir ocupados en sus quehaceres: obrando,

haciendo cosas, á distincion del narrar, ó relatar.

25 el nombre de Actos: Don Bartholome de Torres Naharro asegura haber él sido quien primero llamó jornadas las partes de la Comedia, que hasta su tiempo se habian llamado Actos. Y de aquí por ventura se dicen Autos Sacramentales las representaciones sagradas.

26 los Dorienses se apropian la Tragedia: De spav viene drama, nombre comun á la Tragedia y Comedia, y á toda representacion dicha

poesía dramática.

- 27 el tiempo de su behetría: Quiere decir literalmente, gobierno democrático ó popular: se traduce aquí behetría, porque acaso esta voz antigua Española viene de la vascongada bereterria, que significa pueblo que usa de su derecho, no reconoce otro Señor temporal, ni está sujeto á dominio estraño.
- 28 Conidas: Algunos dicen que se debe leer Kionides como indica el testo.

29 algunos del Peloponeso: Tambien estos eran Dorienses. Ya se sabe que de los Megarenses Dóricos una colonia pasó á Sicilia.

30 de hacer comilonas: Aunque el verbo no significa propiamente hacer comilonas, sino andar triscando con algazara por las calles, al modo que los vendimiadores andaban peruncti facibus ora, cantando y triscando, acabada la vendimia; sin embargo se traduce así por no mas que la semejanza de las voces Griegas y Castellanas. Entiéndase lo mismo de la Comarca por pueblos ó aldeas.

31 llaman ellos hacer: Habla de los Dorienses: pues mueir es del

dialecto comun: spar del Dórico: πράτθειν del Atico.

32 y los Atenienses practicar: Los Megarenses, los Sicilianos, y varios del Peloponeso usaban del dialecto Dórico contrapuesto aquí al Atico que hablaban los Atenienses. En conclusion, este es el argumento de los Dorienses: A las cosas nuevas diéron nombre los que las inventáron; los Dorienses diéron á la Tragedia y Comedia el nombre drama, pues sale del verbo Spãr propio de su dialecto; luego estos son los inventores de la Comedia y Tragedia.

### CAPITULO IL

1 No solo á los filósofos, sino tambien á los demas: Quiere decir, no solo los inteligentes, aficionados, ó profesores; pero tambien los demas

que no lo son.

- 2 tan conatural la imitacion, como el cánto, y la Rima: Quanto a esta voz Rima, se sabe que no corresponde al rhythmo, que en Griego significa número ó proporcion simétrica de unos miembros del periodo con otros, y se halla tambien en la prosa como en el verso. Qualquiera entiende que aquí se trata de la Rima en verso, que viniendo á ser lo mismo que consonante, damos el nombre de Rimas á los versos de Argensola, &c. Vea quien gustáre los Discursos de Montiano. Obsérvese que esta es la segunda causa de la poesía que Aristóteles deja sin prueba; y solo insinua, por ser á todos manifiesta. Nihil est tam cognatum mentibus nostris quam numeri et voces; quibus et excitamur, et incendimur, et lenimur, et languescimus. Cic. in Oratore.
- 3 conforme al genio de los Poetas: O mas á la letra, conforme á las costumbres geniales de los Poetas: κατὰ τὰ δικεῖα άθα.
- 4 y los mas vulgares las de los ruines: Puestoque εὐτελέσεροι significa mas bien y propiamente los mas viles ó bajos; todavía se puede sufrir que se llamen vulgares en contraposicion de los mas graves, que corresponde al σεμνότεροι de mas arriba.
- 5 qual es su Margites: Homero no solamente dió pruebas de su divino ingenio en las composiciones magníficas y sérias; mas tambien en otras llanas y vulgares, como sería el poema Cómico llamado Margites, que segun Aristóteles podia servir de egemplar de la buena Comedia.

6 mas sublimes estos asuntos, que aquellos: Los del poema Heroyco

y Trágico, que del Yámbico y Cómico.

7 eso es otro punto: ἄλλος λόγος: Este parece ser el genuino literal

sentido; porque del otro punto habla luego en el número siguiente.

8 Coro Falico: Este Coro vendria á ser una farsa de máscara ó mogiganga, en que se cantaban las Priapeas y otras deshonestidades muy agenas del teatro, ántes bien muy contrarias al decóro público. Sobre lo qual fuera de desear que quien hace tales composiciones ó permite que se representen, leyese el segundo Discurso de Montiano desde la pág. 43.

y el Canto IV. de la Poética de Boileau, traducida en Castellano por Madramany año de 1787. pág. 79. y siguientes con las juiciosas notas que allí se ponen. Dionisio Halicarnaseo en su tratado que se citó Περί συνθέσεως δνομάτων trae una muestra de la composicion Falica: τααῦτά ἐςι τὰ πριάπεια, ύπο τινων δε ίθυφάλλια λεγόμενα, ταυτί-

> Οὐ βέβηλος, ὡς λέγεται, τῶν νέου Διονύσου, Kaya d' ef epyaoins opyiaoutivos nua.

El Anotador Udson sobre la palabra Idupánnia dice así, pág. 344. de la edicion Oxoniense: Phallica et Ithyphallica mimorum genera instituta erant in honorem Bacchi, nomenque ex eo habuerunt, quod ii qui carmina hæc canerent, (fuligine faciem obducti et ebriorum personas induti, &c.) Φαλλον sive ιθύσαλλον perticæ impositum manibus gestarent. De esta nota, del testo y versos copiados de Dionisio se colige que las Priapeas, las composiciones Falicas, y aun las Ditirámbicas eran todas de un jaez.

9 Probadas muchas mutaciones: Quiere decir, que despues de haberse hecho muchos ensayos y pruebas para trazar y dar órden en la Tragedia, al fin yaque adquirió su ser natural, hizo punto: que informe la Tragedia comenzando, solo era un simple Coro, &c. Véase la citada

Poética Castellana de Boileau, pág. 46. y siguientes.

10 Esquilo dividió la compañía de los Farsantes de una en dos: Así se ha traducido lo del testo πρώτος Αίσχύλος ήγαχε: pero quizás no dividió él la compañía de Farsantes que halló introducida ya, sinoque añadió un segundo interlocutor, haciendo de una dos personas: y esta inteligencia parece conforme á Horacio en su Arte Poética: Post hunc persona, pallaque repertor honesta Æschylus, &c. Donde dice el P. Juvencio: Duos actores ab Æschylo in scenam inductos fuisse Aristoteles docet. Y donde el mportayous in se traduce primer Actor, se podrá decir tambien el primer Galan, ó la Cabeza, como ántes se llamaba en España. Y si han de valer congeturas, es probable que Esquilo fué quien dividió la informe Tragedia en cuerpo de actores, es á saber, de representantes, y otro llamado despues Coro, esto es, de cantores: ó por decirlo en términos facultativos, en Diverbio y Córico se dividió el que ántes era una especie de Coro no mas, que iba cantando en carros por los Lugares, siendo Tespis el autor de este Coro andante. Y si se quiere arguir que estos no solo cantaban, sinoque tambien representaban, segun se colige de Horacio en el Arte Poética, Qui canerent agerentque; se responde que con todo hacian un cuerpo no mas; y que todos hacian á todo. Tespis sué anterior á Esquilo y Sosocles: aquel introdujo el Protagonista, ó el primer actor: Esquilo el Deuteragonista, ó segundo actor: Sofocles el Tritagonista, ó tercer galan. Dícese esto en suposicion de que sea cierto lo que Escaligero en el cap. 6. Lib. 1. de su Póética discurre, que tal vez no sué Tespis el primer inventor de la Tragedia.

11 la grandeza de las acciones se representó dignamente: Ya se sabe que los hechos heroycos, hazañas ilustres, las proezas, y las acciones grandes y gloriosas son el obgeto, asunto, materia y argumento de las Tragedias, quando estas van guiadas segun arte.

12 la poesía de sátiros: Se puede hacer concepto de lo que fué an-

tiguamente la poesía satírica por el Cicople ú Ojaranco Polifemo de Eurípides, drama singular; donde los sátiros forman el Coro. Representaban baylando; y por ser tan baylarina su zarzuela, dice Aristóteles, que sus versos eran mucho mas largos que los que adoptáron despues como mas naturales la Tragedia y la nueva Comedia. Así en nuestra lengua los versos de arte mayor, que se hiciéron para baylar, son los mas largos, tales quales las trescientas de Juan de Mena, que comienzan:

Al muy prepotente Don Juan el Segundo.

El mismo Juvencio arriba citado, en su nota al verso 226. del Arte Poética de Horacio hablando de los Sátiros, dice brevemente quanto conviene saber de esta poesía de los Sátiros: Post serium poëma, in quo fere Bacchi laudes canebantur, inductum est alterum jocosum in eandem scenam, ad animos exhilarandos. In eo Satyri, Silenus et alii quidam Bacchi comites, exhibebantur. Imo illud ipsum carmen dicebatur Satyros aut Satyri..... Porro in Satyricis illis fabulis ita chorus constabat è Satyris, ut heroas ac Divos etiam reliqua fabula non respueret.

13 trabándose conversacion: λέξεως δὶ γενομένως: esto es, introduciendo personas que hablaban unas con otras. En las conversaciones, y en todo género de composicion sea Histórica, Oratoria ó Filosófica, se escapan, sin echarlo de ver, versos; como en las Latinas yámbicos, exámetros y pentámetros. Dionisio Alicarnaseo cita y copia muchos de ellos de Ciceron, Salustio, Plinio, Livio, &c. y se pueden ver en las eruditísimas anotaciones de Udson Περὶ συνθέσεως δνομάτων de Dionisio Halic. ya citado, pág. 325. Esto

mismo sucede en otras lenguas.

14. solo por alguna tacha vergonzosa que sea risible: Ciceron en el Lib. 2. de Oratore, dice á este propósito: Miseriam non movere risum; nam miseros commiseramur potius: crudelitatis vero summæ est, risum ex aliena miseria captare: neque valde turpia et nefaria; nam hæc movent indignationem, et majore quadam vi urgeri volunt. Ergo subturpicula risum movent. Ni solo los defectos naturales del cuerpo, sino tambien los del alma son materia de la risa. Por eso Homero pintaba á Margites no comoquiera contrahecho, sino tan bobo, que dudaba si tendria tanta edad como sus padres: y no sabía si su padre ó su madre lo habia parido. Nosotros tenemos un egemplo inimitable en la Comedia graciosísima del Príncipe tonto.

15 el Príncipe dió al público farsa de comediantes: Lo que Aristóteles quiere decir es, que sue despreciada la Comedia hasta que el Arconte ó primer Magistrado concedió que se representase, y con eso le dió estimacion. Véase á Horacio en la Epist. 1. Lib. 1. desde el verso 145. y

en el Arte Poética desde el verso 280.

16 las máscaras. Por máscara se entiende el trage entero del vestido hasta el calzado conque los farsantes se disfrazaban para representar mas al vivo sus papeles. Las máscaras en el principio de la Tragedia se reducian á que los vendimiadores in plaustris.... peruncti facibus ora, andaban por los Lugares, como ya se dijo.

17 los prólogos, la pluralidad de personas: Quizá por prólogos se

deben entender nuestras loas, así como lo que llamamos acompañamiento 6 comparsa por la pluralidad de personas: á no ser que por prólogos se entiendan los que con este mismo nombre vémos en las Comedias de Terencio, imitando sin duda á los modelos y originales Griegos. Quando mas abajo dice Aristóteles que Crates compuso en general los papeles de los comediantes ó fábulas, significa que los poetas Aticos anteriores á Crates, bien hallados con ser unos meros bufones, zaherian á gentes conocidas con sus yambos ó zumbas; hasta que Crates callando los nombres de los sugetos que censuraba, empezó á ridiculizar los vicios en general, conforme á la condicion de la Comedia bien ordenada y entendida.

18 en ser narratoria: Quiere decir, sin música, representacion y

aparato.

### CAPITULO III.

1 Es pues la Tragedia: Véase aquí una definicion perfecta y cumplida de la Tragedia: en cuya traduccion se pasó por alto el decir con estilo deleytoso que corresponde claramente al iδυσμένο λόγο del testo. Sin embargo de lo que comprende esta definicion, no parece que se puede negar que en estos últimos tiempos se han descubierto nuevos primores é ideas mas claras de esta escelente composicion. Véase la Nota 4. de este Capítulo.

2 recitando: Como si digeramos representando, esto es, hablando y obrando á un mismo tiempo; Jeórrar: y tal vez cantando, como pretende

Metastasio en su Estracto desde la pág. 47.

3 cada una de las partes: O cada uno de los actores: entiéndese el acompañamiento, el coro, los intermedios, las mutaciones de escena, &c.

4 y que no por modo de narracion..... dispone á la moderacion de estas pasiones (compasion y terror): Montiano en su Discurso I. pág. 85. dice, que el Poema Trágico es la imitacion de una Accion heroyca completa, á que concurren muchas personas en un mismo parage y en un mismo dia; y que consiste su principal fin en formar, ó rectificar las costumbres, escitando el terror y la lástima. Y en la pág. 4. del Discurso II. escribe: Que el teatro deja de ser por nuestra desidia, por nuestro capricho, ó falta de madura reflexion la mas acomodada escuela para moderar instructivamente las costumbres. Estos dos pasages se deberán tener á la vista, así para mejor inteligencia del testo, como para apoyo de la presente traduccion.

ς número, consonancia y melodía: Véase la Nota 9. del Cap. 1. Algunos críticos quieren que en lugar de μέλος se lea aquí μέτρος: materiale d'ogni imitazione poetica (è) il discorso armonico, misurato, e canoro: dice Metastásio, pág. 78.; y en la 142. entiende numero, armonia (o sia

metro) e melodía.

6 el adorno de la perspectiva necesariamente habrá de ser una parte de la Tragedia: La perpectiva comprende la decoracion del teatro y mutaciones, que figuran los sitios, en que se supone haber sucedido el paso que se representa. Adviértase de camino que la palabra κόσ-μος del testo en la

pág. 16. está mal dividida: por regla de ortografia se debe dividir πο-σμος, al modo que cinco líneas mas arriba se dividió no σμένον.

7 bien así como la melodía y la diccion: Parece que con este testo, en que nadie pone duda, se comprueba la leccion del uíxos en lugar de

μέτρον de la Nota ς.

8 los dictámenes: Comunmente se llaman sentencias; y son los dichos conque los interlocutores dan á entender algo, ó bien declaran su pensamiento. En Castellano decimos tambien conceptos.

9 siendo así que dos son las partes con que imitan: A saber, la

perspectiva y melodía.

10 una cómo: El modo representativo por medio de la fábula.

- Y quando al fin de este mismo número se dice que las partes de la Tragedia son seis reciprocamente, se quiere dar á entender que intervienen ya unas, ya otras, ya tambien todas juntas, quando corresponde hacerlo.
- 12 así como el fin es una especie de accion: Habla del fin formal 6 intrinseco; el qual en la buena ventura es el gozo; y la desesperacion en la mala. El fin es lo mas principal en todas las cosas: la fábula y ordenacion de los hechos ó aventuras es el fin de la Tragedia: luego es él lo mas principal de ella.

13 Este copia con primor: Bien se lea à vals como aquí, bien à vals como quieren algunos, parece que la sentencia sea siempre una misma.

14 los afectos: Otros entienden costumbres ó pasiones.

15 las Peripecias y Anagnorisis: Ha sido forzoso dejar sin traducir estas voces porque universalmente estan ya recibidas: sin embargo en la presente traduccion se esplican algunas veces por las propias y significativas palabras Castellanas revolucion y reconocimiento.

16 si uno pintase con bellísimos colores cargando la mano: Una bellísima paráfrasis ó esplicacion de este pasage puede ver el que guste en

la pág. 143. del Estracto de Metastasio.

17 el carácter es el que declara quál sea la intencion del que habla: El tenor continuado de ciertas costumbres, ó el proceder ordinario de una persona forman su carácter: de lo qual es buen egemplo el Aquiles de Homero: Impiger, iracundus, inexorabilis, acer. Horat. in Art. Poet.

18 Pero el dictámen: Otros llaman al dictámen sentencia: y no hay duda ser el término facultativo así en la Poesía como en la Retórica: pudiérase tambien poner aquí; pero no me ha parecido, ni por ventura

será tan espresivo del Griego Siámia. Véase la Nota 8.

19 Por lo demas: Tur de Adrian. El Metastásio en la pág. 144. traduce este pasage así: Delle cinque altre parti di qualità considerate nel corso intero del dramma, la parte più soave, più dolce, e più allettatrice è la musica. Y con semejante ocasion defiende à la música su lugar en la Tragedia.

20 el aparato de la escena es obra mas bien del arte del Maquinista, que no de los Poetas: Comoquiera que esto suese cierto en

tiempo de Aristóteles, no parece que lo es tanto al presente; porque suponiendo que los oyentes estan acostumbrados á las mutaciones del teatro; el Poeta habrá de tener cuenta con inventarlas y sugerirlas segun el asunto lo requiera. Consideré (dice Montiano) al aparato teatral entre las circunstancias ménos sustanciales de que se adorna la Tragedia, por una de las que no desayudan al buen exito de su representacion: Disc. I. pág. 119. Véanse tambien los Orígenes de Velazquez, pág. 102. y siguientes: donde se observará de camino el orígen del aparato teatral en las Comedias Españolas segun Miguel de Cervantes.

21 quál debe ser la ordenacion de los sucesos: Esto es, la consti-

tucion de la fábula ó accion.

22 Sentamos ántes: Al principio de este mismo capítulo: donde se decia en el testo no mas que μέγεθος εχούσης: aquí se aclara mas aquello mismo diciendo εχούσης τι μέχεθος.

23 tambien se halla Todo sin grandor: v. g. Un epigrama, 6 una

inscripcion; que son un Todo de por sí, y no tienen grandor.

24 el uno y el todo: Porque no se vee dónde acaba; ni si las partes

se continuan entre sí para componer un Todo.

25 un animal de legua y media: Segun la frase Griega, un animal de muchas millas pupior sadior: en Castellano decimos de ordinario como

se ha puesto.

26 en público certamen: Alude á los Poetas que contendian sobre la palma y la joya: á quien los Jueces señalaban término fijo de tiempo, paraque fuese igual el partido. Sobre tales contiendas, certamenes, vejamenes, ó Academias Poéticas véase la Memoria del Abate Du Resnel en el tomo XIII. pág. 331. de la Academia de Bellas Letras de París.

27 por relox de agua: Estos reloges de agua eran como los nuestros de arena: vasculo quodam in vicem colli perforato, ac graciliter fistulato,

atque per hoc guttatim de fluo, infusa aqua.

28 muchisimas cosas: Esto es, nauchas cosas sin término, ó infinitas,

como solemos decir: πολλά καὶ ἄπειρα.

29 de ningun modo forman unidad: Porque no tienen conexion con el uno y con el Todo, ni tampoco entre sí.

30 la Heracleida: Tal vez esta falta cometen ahora los que ponen en verso las vidas de personas ilustres, intitulándolas Poemas Epicos: y acaso están bien léjos de merecer semejante nombre; al revés de Cervantes, que intitula su Novela incomparable, Vida y hechos de Don Quixote. Pero como su fin era pintar un Caballero Andante hecho y derecho, no le coge de la cuna, ni le trae á la escuela, ni le lleva por las Maestranzas; sinoque de luego á luego lo saca al campo con la lanza en ristre sobre Rocinante; y al punto topa con gigantes y palacio encantado; mostrando en esto aquel su grande ingenio y arte.

31 Mas Homero, como en todo lo demas es excelente, tambien: No se sabe si estudió Homero: ántes algunos pretenden que de sí cantó lo que puso en boca del cantor Femio Αυτοθίθακτος δ' ειμί: Odys. L. 22. Y pues tantas y tan merecidas alabanzas se han dado siempre á Homero, y tambien Aristóte-

les le hace la justicia que se vee; por ventura no será fuera de propósito copiar aquí el cumplidísimo elógio de Hermógenes á quien cita el Anotador de Dionisio Halicarn. en la pág. 352. del tom. II. donde dice: Apisco our nard márta λόγων είδη, καὶ ποιητών άπάντων, καὶ ἡητόρων, καὶ λογογράφων Ομηρος. Καὶ γ**άρ** μεγέθη, καὶ ήδονας καὶ επιμελείας, καὶ δεινότητας, καὶ τὸ μέγισον ποιήσεως, μί-MUSIN EVALLY , Rai Aptrouday tois Unoneimeyois, Ray tois Rata Ateir, Rai tais εισαγωγαίς των προσώπων, και μύθων διατυπώσεις, και μέτρων διαφόρους τομάς. έξ ών και διάφορά πως συμβαίνει γίνες θαι τα μέτρα, και ταυτα έν δέρντι, και κατά λόρον μεταβαλλόμενα πρός τῷ, καὶ τὸ φύσει πάντων ἄρισον μέτρον προκρί-« ઉαι, καὶ όλως τὸ ποικίλον, καὶ ἐξ ἀπάντων ἐν ὅτι κάλλιςον, ὁ μάλιςα ἐργασάμενος παρά πάντας ποιντάς οδιτός εςιν. Id est, Omnibus igitur dicendi figuris præstantissimus omnium poëtarum, et oratorum, et scriptorum Homerus. Nam et orationis amplitudines, et suavitates, et scriptiones accuratas, et gravitates, et quod maximum est in poësi, apertam imitationem et convenientem rebus personisque subjectis, tum verborum genere et ornamentis, tum personarum productione, descriptione, et fabularum conformatione, tum versuum sectionibus variis, quibus varia et differentia versuum genera fieri solent, et hac ipsa convenienter, et ratione certa inter se variata, ut hoc illudve, quod natura præstantissimum sit, carminis propositum habeat: denique ut varium, et ex omnibus præstantissimum qui effecerit, præ ceteris poëtis sit Homerus.

32 haber sido herido: Tal vez se dirá mejor, haber sido llagado por

el πληγηναι Griego.

33 en el Parnaso: No lo refiere de propósito; mas sí por incidencia para indicar la ocasion de haberle conocido por la cicatriz de la pierna su Nodriza. Fingióse loco por no ir á la guerra de Troya. De estas dos aventuras no se puede formar accion compuesta, porque ninguna relacion dicen entre sí.

34 decimos ser la Odisea: La Odisea toma el nombre de Ulises, que tanto hizo por la vuelta á su casa.

35 la Iliada: La Iliada se nombra así del sitio de Ilio ó Troya en que

se exâltó y desfogó la ira ó cólera de Aquiles.

36 el Historiador y el Poeta no son diferentes por hablar en verso á en prosa.... sino: De aquí se infiere que puede haber tambien Poema en prosa, siendo por lo demas conforme á Poesía, como el famoso Don Quixote, ideado á manera del Margites de Homero, que no pudo servir á Cervantes de dechado, pues ya no existe: y las Aventuras de Telemaco que lo tuviéron en la Odisea; y la Madre Celestina, única en su línea por todos títulos; y la Flora no tan buena; y varias Comedias de Moliere y del Goldoni. No es de este parecer Metastásio, que interpretando segun su grande ingenio el Capítulo I. de esta Poética donde dice, inordia utoro tois dópois Lidois à tois uterpretes entre sí; y refutando á otros, se esfuerza á persuadir que no es posible haya buen Poema en prosa. De contraria opinion han sido muchos y muy juiciosos comentadores del Filósofo, y muchos otros que han escrito de Poética. Montiano en su

Discurso 1. pág. 113. dice así: De aquí creo, que dimana la opinion que llevan el Pinciano, Cascales, y Luzan (tres Españoles Maestros insignes del Arte Poética) de que no es necesario el metro para los Poemas Epico y Dramático. Yo no debo hacerla, ni imaginar que se avigóre con mi dictámen; pero la sigo por las razones en que la fundan; por los egemplares antiguos y modernos en que la fundan; y porque, &c. Ménos capaz es mi dictámen para apoyar la opinion de los Españoles citados contra la de Metastásio: pero diré que tambien yo, como Montiano, me inclino á suscribir á la opinion comun de que puede haber, y de hecho hay, buenos Poemas en prosa. En prosa se escribiéron las Tragedias, La venganza de Agamemnon, y La Hecuba triste del Maestro Hernan Perez de Oliva: y de ellas dice Velazquez, que son muy arregladas al arte, y están compuestas con el mismo gusto de los Griegos; pág. 120. de los Órígenes. Y hablando el mismo Velazquez de la famosa Celestina ó Tragicomedia de Calixto y Melibea, cuyo autor cierto se ignora, escribe en la pág. 97. v 08, que aquella Comedia, bien como todas las mas de aquel tiempo, se escribió en prosa: y reprendiendo justisimamente los poetas que no destierran del Drama todo lo que puede ser perjudicial á las buenas costumbres: ántes bien entreveran escenas demasiadamente lascivas, y pasages llenos de no poca malignidad; añade en la pág. 97. que en la tal Celestina hay descripciones tan vivas, imágenes y pinturas tan al natural, y caractéres tan propios; que por eso mismo serian de malísimo egemplo, si se sacasen al teatro. Porqué los compositores de Comedias, y aun de Novelas que se han de representar ó imprimir, no harán alto en aquellos versos de Cervantes en su viage al Parnaso, citado por Madramany, pág. 80. de la Poética de Boileau?

O falsos y malditos trobadores,
Que pasais plaza de Poetas sabios,
Siendo la hez de los que son peores.
Entre la lengua, paladar y labios
Anda contínuo vuestra Poesía,
Haciendo á la virtud cien mil agravios.
Poetas de atrevida hipocresía,
Esperad, que de vuestro acabamiento
Ya se ha llegado el temeroso dia.

37 no luego creemos ser factibles: Mayormente, si son atrocísimas y cometidas con ignorancia: y por esto se toman por asunto las que ya constan

por la historia, ó por la fama.

38 en algunas Tragedias uno 6 dos nombres son los conocidos: Otra razon hay para no fingir todos los nombres en la Tragedia; porque si las acciones son de personas conocidas, como de Orestes y Electra, de Jason y Medea, de Jocasta y Edipo, &c. atribuyéndolas el Poeta á otras personas de nombres supuestos, perderia todo el crédito con las gentes.

39 en el Antéo y en la Flor de Agaton: ha de decir ó en la Flor de Agaton: En ninguno de quantos han trabajado en la Poética de Aristóteles he leido noticias particulares de este Poeta. Algunas se han adquirido nueva—

mente; y hame parecido ponerlas, aunque se traspasen tanto quanto los límites de una Nota. Algunos hacen á Agaton discípulo de Sócrates y Platon, y contemporáneo de Eurípides y Sofocles. Lo cierto es, que compuso no solo Tragedias, sino tambien Comedias; y fué siempre aplaudido de los Griegos (aunque de nacion era Siciliano), ménos en cierta representacion, en que, segun Aristóteles apunta, debió de abarcar mas lances de los que sufre una Tragedia. Luciano, que tenia buen olfato, aludiendo á su Flor, le retrata de esta suerte Piτωρ διδασκαλ: Αυτίν Αγάθωνα, τον τῶς TRAYON LAS EXERAÇON ENETION MOINTHY NEYON of & Sis AND TOUTON YNOPICOIS AUTON, MINOR σε ούτω θεσπέσιον χρημα, καὶ φίλον Αφροδίτη καὶ Χάρισι, διαλάθοι. Καίτοι τί φημι; καν εί μύοντι γάρ σοι προσελθών είποι τι, το Υμέτ τον έκεινο ανοίξας ςόμα, καί την συνήθη φωνήν αφίη, μάθοις αν ώς ουχί των καθ ήμας τίς έςιν, οι αρούρης καρπον εδομεν, αλλά τι ξένον φάσμα, δρόσφ η αμβροσία τρεφόμενον. Quiere decir: Haz cuenta que ves al mismo Agaton, aquel tan amable Poeta de la Tragedia. Dígolo paraque por ella le conozcas, y no se te oculte tesoro tan inestimable, y tan querido de Venus y de las Gracias. Mas, ¿que digo yo? Si acercándose á tí, por mas embelesado que estés, te hablase una palabrita, abriendo aquella boca meliflua, y echáse la voz acostumbrada, luego al punto quedarias enterado, de que no es alguno de los habitantes con nosotros, que comemos el fruto de la tierra; sino ántes algun espíritu estraño alimentado de nectar y ambrosía. Si la palabra Υμήτλιον τόμα que yo traduzco boca meliflua quisiere alguno que se entienda á la letra. se dirá himética, del monte Hymetto celebradísimo por su miel, y consiguientemente amenísimo por las flores y plantas olorosas. Estaba cerca de Atenas: dedonde vino el llamar à Xenosonte Abeja Atica, y à nuestro Agaton Pico de Himeto, como á Calderon en España Pico de oro por su vena rica y abundante, no solo de oro, pero tambien de rubies y esmeraldas, zafiros y diamantes, y toda suerte de finísima pedrería. Tocante á nuestro Agaton, deleytábase mucho en sus composiciones en usar de frequentes antiteses, segun el testimonio de Eliano Lib. 14. Var. Histor. cap. 13.: y como uno se metiese á corregirle, le pareció que todo estaba hecho con quitarlas del contesto; que con eso desapareceria el estilo de Agaton. En efecto así lo hizo; y despues se gloria ba de haber hecho una gran cosa, muy persuadido á que ya era obra suya la Tragedia de Agaton. Las palabras de Éliano son: Πολλοίς καλ πολλάκις χρηται τοις άντιθέτοις ὁ Αγαθών έπει δέ τις οίον έπανορθούμενος άυτον. εβουλετο περιαιρεί ν αυτά , την σύνθεσιν έκ των του Αγάθωνος αφανίζων , ουτως εκόμα επί τουτοις εκείγος, και ράετο την άυτου τραγορδίαν ταυτ' είγαι. Otrotanto han hecho no pocos estrangeros con algunas obras dramáticas de la invencion mas ingeniosa de nuestros Poetas, cercenando de estos algunas cosas (que califican ellos por defectos del arte, solo porque no son conformes al gusto de su nacion; y quizá son rasgos bien tirados de imaginacion mas poética que la suya) y despues se las apropian muy ufanos de haber dado en el hito: siendo así que no muestran en esto grande ingenio, sino ántes su condicion no muy ahidalgada. Miren no sea que alguno les haga entender que son como los cuervos, que no hacen mas que graznar en vano contra las aguilas, á cuyos vuelos no alcanzan ni aun con la vista: que tal es puntualmente la comparacion vivísima que hace Pindaro Oxuum. I.d. B. de los poetas parladores en fuerza del estudio mal digerido con los que nacen naturalmente ingeniosos, y se crian en el seno de las musas: y de allí, en creciéndoles las alas con el estudio juicioso y sólido, se remontan hasta la esfera celeste: desde donde miran arriba y abajo con la mayor serenidad y perspicacia todas las cosas: σοφος ο πολλά ειδώς φυά. μαθόντες δε λάβροι παγγλωσία πόραπες ώς, άπραγτα γαρύετον Διος προς δργιγα θείον. Y tornando á Agaton, para muestra de la fecundidad y sutileza de su ingenio, pueden servir unos versos de la Tragedia el Telefo, conservados en Atenéo Lib. x. donde un Labriego, que no sabía leer, declara la inscripcion Griega del nombre de Teséo de arte, que á todos se hace inteligible, en esta forma:

Γραφής ο πρώτος ήν μεσόμφαλος κύκλος, Primero un cerco con ombligo en

Oρθοίτε κατόνες εζυγωμένοι Νο...... Η Dos líneas rectas ayuntadas siguen:

Σκυθικώ τε τόξω τρίτον πη προσεμφερές. Σ El tercero es como un arco Scítico:

Επειτα τρίοδους πλάγιον ην προκείμενος. Ε Tras este al sesgo se presenta un tri-

Εφ' ένός τε καγόγος ταν έζυγωμένοι δύο. Y Luego se apoyan dos sobre una lí-

Οπερ δε τρίτον ην και τελευταίον πάλιν. Σ Lo mismo que el tercero, eso era el

Por estas noticias, que nos han quedado del famoso Poeta Cómico y Trágico Agaton, y por otras que refieren Escalígero y Vosio, siguiendo al Atenéo, Eliano y Luciano, me confirmo en el juicio, que ya hice, de que nuestro Don Pedro Calderon de la Barca es muy parecido á él por la invencion y facundia, dulzura y amena variedad del estilo, y las demas prendas nacidas para la poesía. No por esto que se ha dicho de Calderon se pretende disculparle de muchos defectos, y harto notables, contra el arte. Y quién hay que no los tenga, mas ó ménos reparables?

40 No será ménos Poeta: Así so hizo Calderon en La vida es sueño: y no por eso deleyta ménos. Horacio en su Arte Poética da reglas tan oportunas y prudentes sobre este asunto, que apénas deja mas que desear.

41 muchas veces se vén precisados á perturbar el órden de las cosas: Esta escusa daba Lope de Vega para no arreglarse al arte: y así no es tan reprensible como exageran algunos críticos. Antes bien por la inventiva, el donayre, la naturalidad del verso, copia, elegancia, tersura y pureza de la lengua, hace grandes ventajas á los mismos que lo condenan con sobrada inclemencia. La confesion sencilla y generosa que hace de sus voluntarios defectos, esa sí que debian imitar los que tanto se precian de críticos. Todos ellos habrán de convenir en que así como en los Poetas Españoles del siglo xvII. por lo comun campeaba, brillaba, y lozaneaba, por decirlo así, el ingenio contra los preceptos del arte y del buen juicio; así ahora por el

contrario no parece sinoque, ó apagado el numen, ó estujado el ingenio, ó restañada la vena (que obmutuit); únicamente se hace caudal del arte, y del rigor en las reglas dirigidas siempre por el compas en la mano. Y en variedad ó mudanza como esta, de quién se podrá decir con verdad que omne tulit punctum? En nuestros mismos dias se encuentran algunos (y no tan pocos como se piensa) que guardando debidamente los preceptos del Arte, desplegan noble y bizarramente las riquezas de su ingenio.

42 de cosas terribles y lastimeras: Si así no es, mal podrá escitar el

terror y lástima conforme á la definicion propuesta.

43 sin perder la unidad: Tal es el Prometéo representado por Esquilo sobre el Caucaso en un contínuo tormento, que siempre vá creciendo desde el principio hasta el fin sin mezcla de alivio.

44 La revolucion es, segun se ha indicado, la conversion de los suce-

sos en contrario: Habla de la Peripecia. Véase arriba la Nota 15.

45 Reconocimiento: Esto es, el Anagnorisis, de la qual, como de la Pe-

ripecia, se notó lo conveniente.

46 como acontece en el Edípo: Reconociéndose reciprocamente Jocasta y Edípo llenos de horror: de Reyes afortunados caen en tal desventura y desesperacion, que Jocasta se ahorca, Edípo se saca los ojos, y vá mendigando por el mundo.

47 à la manera que se ha dicho: De la estatua de Micio; y se pudiera añadir lo del rayo, que mató à Capaneo quando estaba maldiciendo à Jú-

piter, sin tocar á ninguno de los circunstantes.

48 si uno hizo tal, ó no hizo: Así Teseo reconoció muy tarde que su hijo Hipólito no habia hecho lo que le imputó su impura madrastra Fedra.

- 49 quando ésta es ya conocida: En la Electra Orestes conoció á su hermana luego que la vió; y Electra necesitó de señas para conocer á Orestes, á quien por estar muy mudado en la traza y en el hábito, miraba como estrangero.
- 50 en órden á lo dicho: Esto es, en órden á las cosas horribles y lastimosas.
- 51 como las muertes á la vista: Quiere decir, las muertes iminentes, que al cabo se impidiéron, como la de Ifigenia en Aulide por milagro, y la de Orestes en Tauride por el reconocimiento.
- 52 Las partes integrales son estas, Prólogo, Episódio, Salida, 9 Coro: Ha parecido traducir así estas voces dado que regularmente se dejan con su sonido Griego. A estas partes llaman de quantidad: Batteux.

53 Entrada es la primera representacion de todo el Coro: Entiéndese

la salida del vestuario, y entrada en el tablado.

Comedia, por ser ménos grave y pausado su canto; ántes bien muy alegre y bullicioso. Del número y calidad de los pies poéticos, su aplicacion, uso, fuerza, y todo lo demas tocante á esta materia hay noticias esquisitas en un tratado (parece que es de Vossio) intitulado, De Poematum cantu, et viribus Rythmi impreso en Oxon. año de 1673.

55 Las integrales son las que acabo de apuntar: Esta es una digresion

de Aristóteles: y luego vuelve á coger el hilo cortado de la esplicacion de las partes esenciales. En las integrales no insiste mas, por ser de ménos importancia. En efecto sin algunas de ellas tenemos muchas y muy buenas Tragedias en las lenguas vulgares. Tócalas el Autor de paso, porque presto ha de citar várias en el discurso del Tratado.

56 tal constitucion (ó mudanza) dado que ocasione algun natural sentimiento, no producirá compasion ni miedo: Dice el testo: τὸ μὰν γὰρ φικάν-Ορωπον ἔχοι ᾶν ἡ τοιαύτη σύσασις: Batteux traduce; il pourroit y avoir un exemple, mais il n' y auroit ni pitié, ni terreur.

57 infortunio en un semejante nuestro: Ninguno tiene por semejante á sí al malo por estremo; porque todos se tienen por buenos, ó á lo ménos no

por tan malos.

58 ni derrocado de la fortuna: Es decir, derribado de la prosperidad en desgracia, infortunio ó adversidad; μεταβάλλων εἰς τὰν δυςυχίαν.

59 la fábula bien urdida sea mas bien de un exito sencillo: Véase la

Nota de Batteux sobre este lugar.

60 que no doble, como algunos pretenden: Estos eran de sentir, que la mejor Tragedia debia tener dos diversas terminaciones: una de las personas buenas en prosperidad; y otra de adversidad para las malas.

61 y por mudanza, no de adversa en próspera fortuna, sino al contrario: Porque esto es lo que mas ruido hace en el entendimiento humano:

lo otro admira sí, mas no pone lástima ni espánto.

62 Alcmem, Edípo, Oréstes, &c. Todas estas personas tuviéron fin desgraciado. De solo Edípo se han compuesto en lenguas vu'gares muchísimas Tragedias, y siempre con novedad: que tan cierto es, que los buenos ingenios saben hallar diversas vias para llegar al mismo término de gloria, sin envidiar ni quitársela á otros.

63 si salen bien: αν κατορθώσι: Esto es, si los representantes son diestros en hacer su papel, ó no se desgracian; siendo infalible (como dice Montiano pág. 58. de su segundo Discurso) que los buenos Actores son capaces de convertir en buenas las malas Tragedias: y al contrario los inutiles y desmañados en malas las buenas: y cita al Pinciano, que asegura estar en manos

del Actor la vida del Poema.

64 Eurípides sibien no acierta en todo: Lo que mas tachan á Eurípides es lo sentencioso en demasía. Por ventura se podria poner la misma tacha en algunos de los mas célebres Poetas de nuestro siglo, que preciándose de Filósofos á par de Poetas, hacen del sentencioso mas de lo que permite el arte. De Eurípides escribe Eliano que con ser Poeta tan celebrado, en viniendo á certámen, casi siempre quedaba vencido; y rara vez se llevaba la joya ó el premio.

65 la que tiene doble destino: Esto es, doble término, fin, ó exito, como quando unos vienen á ser infelices, y otros felices. Esto dice bien á un Poema Epico, qual es la Odisea: mas desdice de la Tragedia: que por eso se dice trágico todo fin miserable. En tal caso llámese Tragicomedia, como el

Anfitruon de Plauto, y nuestra bellísima Madre Gelestina.

. 66 dejándose llevar ó arrastar los Poetas del antójo de los mirones:

Tan antigua como todo eso es la flaqueza de los Poetas en acomodarse mas al gusto, que no á lo justo. Y sí es cierto que en España hay grandísimo número de Poemas donde se siguió lo primero, y no lo segundo; tambien lo es que los mas de ellos con leve correccion se podrian colocar en clase de regulares Tragedias, como dice Montiano en su Discurso II. pág. 14.

67 ninguno muere á manos del otro: Tan léjos de eso, que casi todas las Comedias acaban en bodas y saraos, bien como se suele decir de los errores de Lutero y sus sectarios. Se trunca toda la proporcion de la Tragedia conque acábe en casamiento: Discurso I. de Mont. pág. 55. No obstante esto, dice el célebre Metastásio: Questo, che forse lo era (insopportabile inconveniente di vedersi terminare una Tragedia con la riconciliazione de' più crudeli nemici....) a quelli d'Aristotile, non è inconveniente à giorni nostri: e convien credere che scrivendo oggi questo gran Filosofo la sua Arte Poetica, adatterebbe il predetto suo canone a' costumi presenti, e non a quelli di venti secoli indietro.

68 con solo oir los acaecimientos: Por eso se llama representacion al

auditorio.

69 el representar por perspectiva es cosa de ningun estudio: ἀτεχνότερον, καὶ χορηγίας δεόμενόν ἐςιν: dice el testo, y quiere decir que el Poeta
poco tiene que trabajar en eso. Cervantes en el Prólogo á sus Comedias refiere el principio y progresos de la perspectiva en el teatro Español. Véase
tambien el verso 189, de la Epist. 1. Lib. 11. de Horacio; y al P. Juvencio.

70 un obgeto precisamente monstruoso no tiene que vér con la Tragedia: Esquilo gustaba de dar semejantes espectáculos. Horacio dice; modicis instravit pulpita tignis. Pero qué perspectiva no sería necesaria para representar su Prometeo Giganton de grandeza desmesurada tendido á lo largo boca arriba sobre el monte Caucaso, y á Vulcano que le clava de pies y manos, y un buytre que le abre el pecho, y de quando en quando viene á pacer sus entrañas; y aquellos Dioses que uno tras otro van bajando del cielo á insultarle con chanzas amargas en sus tormentos solo por haber mostrado á los hombres el uso del fuego! Tan monstruoso es el Convidado de Piedra, Tragedia Española, que por un gusto estravagante ha sido traducida en casi todas las lenguas, y no hay año que los estrangeros no la representen.

71 de la Tragedia no se ha de pretender ó exigir todo linage de recreacion: El deleyte propio de la Tragedia pinta vivamente el Grande Agustino Lib. 3. c. 2. de sus Confesiones, donde segun la traduccion del P. Pedro Ribadeneyra, dice así: Qué quiere decir que quando el hombre está
mirando alguna representacion llorosa y trágica que él no querria padecer, huelga de tener dolor, y el tenerlo es deleyte? Qué es esto sino
una miserable locura? Porque tanto mas se mueve el hombre con estas
cosas; quanto está menos libre de semejantes afectos. Aunque quando el
mismo hombre padece, se suele llamar miseria, y quando se compadece,
misericordia. Pero qué misericordia puede haber en las cosas vanas y
fingidas? En las quales el que las oye no es movido para socorrer, sino
solo para tener dolor; y tanto mas le agrada el Autor de estas representaciones y vanidades, quanto es mayor el dolor que tiene quando las oye.

Y si quando se representan aquellas calamidades de los hombres (ora sean antiguas, ora falsas) el que las está mirando no siente dolor; luego se parte enfadado y descontento: y si lo siente, estáse quédo y atento, y derrama lágrimas con alegría. Luego, segun esto, se aman tambien los dolores. Por cierto que todo hombre se quiere holgar, alegrar y gozar. Por ventura puesto caso que ninguno huelgue de ser miserable, huelga de ser misericordioso? Y como no lo puede ser sin dolor, por esta razon los dolores son amados; y esto procede de aquella vena de amistad, coc. Si hay alguno que no se dé por del todo satisfecho con esta pintura del deleyte propio de la Tragedia, puede leer los Ensayos á la verdad muy filosóficos del Inglés David Hume sobre las pasiones y la Tragedia; y al Abate Melchor Cesaroti en su razonamiento sobre el mismo deleyte. Véase tambien la Relacion fisica de las Comedias y el corazon del hombre del Licenciado Vaamonde que poco ha se publicó en Madrid: y es obra que merece particular atencion por el juicio, piedad y tino conque está escrita.

72 entre amigos: Aquí entiende por amigos los que son ó deben serlo

por el deudo y parentesco estrecho de consanguinidad ó afinidad.

73 6 entre personas neutrales: Esto es, los indiferentes, que ni son amigos ni enemigos.

74 Mas lo que se ha de mirar ó atender es, quando: Como que en tales casos somos tanto mas fácilmente movidos á terror ó lástima, quanto

esperábamos ménos semejantes sucesos, y de parte de tales personas.

75 donde se pone cometido el error ántes del dia de la representacion: Quiere decir, que se puede representar la accion de qualquiera de las
dos maneras: ó suponiendo ántes el error cometido, y despues descubrirlo
y reconocerlo en el discurso de la Tragedia; como Edípo, que por engaño
mató á su padre Layo, y se casó con su madre Jocasta; y toda la Tragedia vá enlazada á fin de manifestar el engaño y sus terribles consecuencias: ó representando el caso trágico, y el desengaño en la misma accion;
como Telégono, que despues de haber herido mortalmente en la batalla á su
padre Ulíses, imediatamente lo reconoce, y llora inconsolablemente.

76 Lo tercero, en fin: Aquí entra la discrecion del Poeta, para saber

discernir y escoger entre lances mas ó ménos trágicos.

77 y no egecutarlo: Es decir, que no se egecuta por algun impedi-

mento involuntario.

78 Asique se vén obligados (los Poetas) á recurrir á las familias en que aconteciéron semejantes aventuras: Los Poetas Castellanos, desde que saliéron á luz la Nise lastimosa y Laureada, y el Cid Campeador con tanto aplauso, dejando el camino trillado de la Grecia, determináron de buscar dentro de su patria y fuera de ella en las historias y novelas ilustres copiosos materiales; y efectivamente los halláron. Especialmente Calderon, felicísimo como el que mas en fingir de su cabeza lances, no tanto terribles, quanto amorosos: v. g. El Galan fantasma: La Dama Duende: Peor está que estaba: Las manos blancas no ofenden; y todo lo al. Ojalá que este Poeta hubiese sido tan juicioso como ingenioso! Véase á Horacio en el Arte Poética, vers. 285. y siguientes.

79 se ha dicho lo bastante: experas inavos. Si hay quien piense que aun en esta parte falta algo del testo, podrá acordarse que Aristóteles en todas sus obras es por estremo conciso, breve y compendioso; y que aquí

recorre y desempeña las partes de la proposicion.

80 la primera y principal (cosa) es que (las costumbres) sean buenas: ὅπως χρηςὰ ἢ: Per buoni non intende (Aristotile) egli di quella bontà morale, che si oppone alla malvagità, come malamente alcuni, e con essi Pietro Vittorio, àn creduto..... Ma chiama buon carattere (secondo il parer de' più saggi) quello così bene espresso, che, da ciò che il personaggio dice, si comprende chiaramente l' indole, e l' inclinazione di lui, qualunque essa sia, virtuosa, o malvagia. Estracto de Metastásio pág. 245.

81 bienque respeto del hombre, la muger es quizá de peor condicion: Por eso si las costumbres del hombre se aplican á la muger, las del amo al criado, ó al revés; ni unos ni otros serán buenos. Non so (dice Metastásio en la pag. citada) trovar la ragione, che à mosso Aristotile ad insultar qui.

senza necessità, la metà del genere umano.

82 á una muger no cuadra el ser varonil y valiente: Salvo si es alguna heroyna celebrada en la historia, como la Pentesilea de Homero, Reyna de las Amazonas. En tal caso será menester hacer la salva, como la hace Virgilio en la introduccion á las hazañas de la belicosa Camíla:

Hos super advenit Volsca de gente Camilla, Agmen agens equitum et florentes ære catervas, Bellatrix; non illa colo, calathisve Minervæ Fæmineas assueta manus, sed prælia virgo Dura pati, cursuque pedum prævertere ventos.

83 dado que uno sea desigual en el genio: Egemplo gracioso es del genio desigual el entremes de Trullo, ó Daca la Capa, Toma la Capa.

84 ha menester mostrarse siempre igualmente desigual: Egemplo trágico de un genio constantemente inconstante puede ser Jason, que primero se casó con Hipsipile, y la dejó; despues con Medea, y la repudió por Creusa; y al cabo dicen que se volvió à reconciliar con Medea. Tan esencial es á juicio de Montiano esta igualdad de carácter, de calidades, ó costumbres en los representantes, que casi se puede reputar como otra nueva unidad sobre las comunmente admitidas. No será fuera de propósito copiar aquí lo que aquel Español escribe en la pág. 104. de su primer Discurso. Otra unidad, que no menciona Aristóteles, he procurado seguir con alguna exactitud; y quisiera que otro dictámen mas autorizado que el mio la estableciese por precepto conveniente y útil: háblo de la que respectivamente importa que se guarde en el carácter de las personas y propiedad de sus afectos: porque desdice infinito del órden natural, á que están sugetas las acciones humanas, que el soberbio ó el ambicioso descubran, y acrediten la vehemencia de estas pasiones en una parte que se proporciona á ellas; y que en otra de la misma especie procedan contra su genio nativo y dominante, &c. sigue hasta aquellas palabras: Por esta conocida y provechosa correspondencia, &c. Esta quarta unidad de carácter que Montiano observa como nueva, es harto sabida de todos los Poetas dende que Horacio dijo allá en su Epístola ad Pisones:

Siquid inexpertum scenæ committis, et audes Personam formare novam; servetur ad imum Qualis ab incepto processerit, et sibi constet.

Si alguno replica, que eso es en los personages ideados por el Poeta, quando este finge todo el asunto; auto á mi favor: pues si en los personages fingidos se ha de observar esto, quánto mas en los históricos, en quienes consta ya su carácter? Y por qué ha de haber disparidad en una composicion dramática entre personages fingidos y verdaderos para la observancia de los preceptos generales de la Poética? Y sin salir de este punto, qué diremos de la notable mudanza que hace en su genio y humor Demea en los Adelfos de Terencio? Este hombre de condicion recia al principio, duro, rígido, y severo, pasa á ser indulgente, perdonador, benéfico y blando. Y por esta mudanza de carácter en la persona de Demea se podrá tachar de defectuosa la Comedia de los Adelfos ó de los dos hermanos de Terencio? Véase arriba la Nota 17.

85 la Ifigenia en Aulide: Todas estas son Tragedias de Euripides. En el Orestes Menelao (segun Homero, y el mismo Euripides en otra parte) siendo naturalmente de genio blando, apacible y agradecido; por complacer á su suegro Tindaro, concurre con él al atentado contra Orestes, hijo de su hermano Agamemnon, que por restituirle á su muger robada Helena, puso en armas á toda la Grecia. De Ulíses, dicho se está. Melanipe, señorita moza, que nada sabía sino de amores, filosófa sobre las causas y efectos naturales mejor que el mismo Empedocles. Ifigenia llena de miedo, rehusando la muerte, y suplicando á su padre por la vida, de ahí á poco comparece en el teatro como una heroyna, pronta y alegre al sacrificio de su vida. Medéa encerrada por Jason en una torre por haber despedazado los hijos que de él tenia, y muerto á su manceba Creusa, hija del Rey de Corinto, abrasándola con hechizos; hizo venir por ensalmo una carroza tirada de dos dragones alados, que la sacáron de la prision, y la lleváron por el ayre á Colcos su patria.

86 y no como en la Medéa por tramoya: Apareciendo Palas á Ulíses para sosegar el motin, bastando para esto su natural prudencia, ó la de Nestor su consuegro. Nec Deus intersit, nisi dignus, &c.

87 88 en la Iliada la quedada, resuelta (ó estando decidida) la

vuelta: Véanse las dos Notas antecedentes.

89 ni es posible que hombre las sepa: Por la distancia del tiempo 6 lugar, ó por ser hechas en secreto.

90 sibien atribuimos á los Dioses el saber todas las cosas: ἄπαντα γλρ

**ἀπο**δίδομεν τοῖς θεοῖς έρậν.

91 no se sufre ninguna estrañeza (ó contrarazon) en los hechos: ἄλογον δὶ μηδὶν εἶναι ἐν τοῖς πράγμασον: Porque se supone que siempre se guarda el órden natural en las cosas.

92 como las del Edípo de Sofocles: Escusa tiene Sofocles de representar á Edípo ignorante del matador de su padre, y de que sues su madre Jocasta, con cuyo casamiento logró el reyno de Tebas: porque desde ni-

no se habia criado en Corinto como hijo de aquellos Reyes léjos de Tebas su

patria lugar de la Tragedia.

93 para uso de los sentidos: Quiere decir de la vista y del oido, á que sirven los trages, la pompa, y aparato de la escena, música de instrumentos y voces, acompañamiento, y todo lo al. Oscurísimo parágrafo llama Metastásio á este pasage, pág. 249. Por consiguiente no hay paraque alargar esta Nota por ajustar las diferencias movidas entre Heinsio y Dacier sobre la conexion ó trastrueco de estos capítulos ó números: en esta traduccion se sigue

constantemente la edicion propuesta de Glasgua.

94 y 95 Ulíses por la cicatriz de una manera fué reconocido por su Ama de leche, y de otra por los Pastores: Pueden verse aquellos pasages en la Iliada Lib. xVIII. y xx. Los Terrigenas de quien habla poco ántes, se llamaban así los descendientes de aquellos que naciéron armados de punta en blanco, de los dientes de la serpiente sembrados en la tierra por Cadmo; que luego se matáron unos á otros quedando á vida solos cinco: y todos los de esta raza para memoria y divisa de su orígen salian marcados con una figurilla de lanza: como los Pelópidas, de quien venía Tiestes, con una estrella blanca sobre el hombro, para señal del hombro de marfil que los Dioses pusiéron á su padre Pelope. Humeroque Pelops insignis eburno: que canta Virg. Georg. III.

oó vicio notado de falta de artificio: Este parece ser el sentido; mas no en todas las ediciones se encuentran estas palabras. Son quizá glosas que se han introducido en el testo. Batteux las admite, y traduce así: Aussi cette seconde reconnoissance a-t-elle quelque chose du défaut des premieres.

97 La tercera es por la memoria de lo pasado: Aristóteles no hace aquí sino apuntar los egemplos de varios reconocimientos, por ser muy sabidos en su tiempo. Muchas de las Tragedias que cita, se han perdido: y no hay necesidad de adivinar lo que decian ó representaban. Lo que pretende dar á entender el Autor por la mayor parte es manifiesto. No obstante añadiré algo de lo que se sabe para mejor inteligencia del testo. Los Pastores se confirmáron en su creencia de la venida de Ulíses por la cicatriz. Mas la Nodriza al lavarle en el baño segun costumbre como á un huesped estraño, así que la descubrió, de repente quedó atónita del pasmo y del gozo, viendo vivo y presente al que por su ausencia de tantos años lloraba muerto. Electra en la Tragedia de Esquilo intitulada Xonoppe arguye así, viendo cabe la sepultura paterna unas pisadas iguales á las suyas: Aquí ha venido alguno que tiene los pies iguales à los mios, como aparece de las huellas: Ninguno los tiene tales sino es Orestes: Luego éste ha venido. Eurípides que inventó manera de réconocimiento mas escelente, desprecia en boca de la misma Electra este argumento como de falsa suposicion, contradiciendo al viejo que le daba esta nueva: dueir adergoir mous ar à révoito étos Ardposte nai rurainos, and αρσην κρατεί. Como si digera:

El pie de dos hermanos Igual nunca ser puede: Siendo varon y hembra, El del varon escede. 98 ser nieto del que yendo con esperanza de hallar á su hijo: Este fué Polinices, que por estas señales conoció Adrasto ser hijo de Edípo.

og como el falso nuncio (ó mensagero) de Ulíses: El falso mensagero de Ulíses era un echadizo de los amantes de la casta Penelope para testificar la muerte de Ulíses, y obligarla con eso á casarse con uno de ellos. El mensagero decia ser compañero de Ulíses, y testigo de su muerte: y en prueba de que lo era, se ofreció á conocer entre muchos el arco del difunto: conociólo (y qué marabilla!) Y Euclia, madre de Ulíses, creyéndole sin mas ni mas, desesperada se mató á sí misma.

nia viendo que Pílades fué vencido de Orestes en la contienda sobre quál de los dos habia de ser sacrificado, determinó de enviar por él una carta á su hermano Orestes, que tenia presente sin conocerle: y con tanto cayó en

la cuenta Orestes de que aquella Sacerdotisa era su hermana.

donde estaba el templo: Anfiarao con sus caballos y carroza fué sorbido de la tierra en el lugar donde despues edificáron un templo; y resucitó, saliendo á luz por otro, donde brotó una fuente. Podrá suceder que este pasage de Anfiarao (como algunos otros de esta Poética) traducido con la misma concision castellana que tiene en el original, parezca algun tanto oscuro. El que así juzgáre debria tener presente lo que escribe Batteux: La Poëtique d' Aristote est écrite comme elle est pensée, avec un soin, un scrupule qui ne permet pas au Lecteur la moindre distraction. Tous les mots y sont choisis, pesés, employés dans leur sens propre et précis; souvent une particule a besoin d'y être remarquée, méditée, à cause de ses rapports essentiels au sens: tout y est nerf et substance. De Anfiarao habla Ciceron De Divinatione; y Ovidio dice: Notus humo mersis Amphiaraus equis; 111. de Ponto.

ro2 se ha de revestir quanto sea posible de los afectos propios: Si vis me flere, dolendum est primum ipsi tibi; que dice Horacio. Bien fuera que los Actores y Representantes estudiasen y practicasen las juiciosas y necesarias lecciones que se les dan en el Discurso II. de Montiano desde la pág. 58. en adelante. Pero los que con movimientos, con palabras lascivas y deshonestas (á pretesto de perfecta imitacion y propiedad) quieren deleytar á los espectadores con perjuicio del decóro y honestidad, entiendan que quien eso hiciere, merece (por voto de nuestro Pinciano) echarle de la tierra, y en-

viarle al mar, o aloménos privarle de su patria.

103 de entre las manos de los sacrificantes: Esto es, de los Sacerdo-

tes: apavio delons adnows tols duoacin.

104 y 105 obtuvo este sacerdocio: Como la desaparicion de Ifigenia sué invisible, todos los Griegos creyéron, y por consiguiente Orestes, que realmente habia sido sacrificada en Aulide, y no una cierva en su lugar que sustituyó la diosa Diana, trasladando á Ifigenia de un vuelo al Kersoneso Taurico, donde la hiciéron Sacerdotisa de esta Diosa mas cruel que casta; paraque hiciese con los sorasteros esectivamente lo que sus naturales intentáron hacer con ella. Arribado aquí Orestes, sue agitado de una de las surias

que frecuentemente le acometian, y empezó á destrozar los ganados del país. Preso por los Pastores, sué conducido á Isigenia paraque lo sacrificase. Pílades su amigo inseparable se ofreció á la muerte por él. Mas Orestes se opuso, y prevaleció diciendo (segun Polides), que su sangre tenia el destino de ser derramada en obsequio de la Diosa, que ya en Aulide habia empezado á gustarla en su hermana: la qual conociéndole por esta disputa, trató de huirse con él y su amigo; persuadiendo al Rey Toante, que la estatua de Diana estaba contaminada por la presencia de Orestes parricida; y que así ántes del sacrificio era menester purificar la estatua y la víctima en el mar, léjos de la gente: y con este ardid todos tres escapáron. Aquella cláusula: χρένφ δ' υςερον τῷ ἀδελοῷ συνέβη ἐλθεῖν τῆς ἰερείας, debe decir en Castellano: sucedió andando el tiempo que el hermano de la Sacerdotisa arribáse en aquella region, que se omitió al tiempo de imprimir.

106 (á saber, porque un Dios se lo aconsejó por cierto motivo): Así ha parecido ordenar la traduccion de este pasage tan intrincado. Téngase pre-

sente la Nota antecedente.

107 andando perdído por el mundo Fulano muchos años: Léjos de su patria y de su muger, por quien suspiraba siempre. Nótese al paso, que en vez de traducir corto, breve, pequeño el μικρὸς ὁ λόγος del testo, al tiempo de imprimir se puso prolijo, que tal vez no cuadra tan bien.

108 siendo perseguido de Neptuno: Que le impedia la vuelta.

109 que los pretendientes: Entiéndese, de su muger y de su Reyno.

110 las restantes sirven al desenlace: 70 d'e hoiror i horses: Chiama scioglimento tutto il rimanente; que dice Metastásio, pág. 274.

111 forman el enláce las cosas pasadas: τάπε πεπραγμένα: Esto es, los

lances pasados.

112 El desenláce dura (es ó empieza) desde la imputacion de la muerte hasta la postre: ἡ ἀπὸ τῆς αἰπάσεως τοῦ θανάτου μέχρι τοῦ τέλους.

113 como los Ayaces: El mayor, hijo de Telamon, vuelto en sí de la manía, despechado por los disparates hechos, se dió á sí mismo la muerte. El menor, hijo de Oileo, á quien Minerva en venganza de la muerte de Casandra con un rayo quitado á Júpiter, hizo cenizas.

114 los Ixiones: Ixion, requiriendo de amores á la Diosa Juno, fué

condenado á ser enrodado sin fin en el infierno.

nedias en todas lenguas: y no se puede negar, que Moliere sué gran pintor de las costumbres de su tiempo; como se vé por sus Marqueses y Petimetres, y Madamas afectadas y sabidillas. Y aun se puede decir original en el Tartusa, y en el Misantropo. Pero tambien las tenemos escelentes en nuestra lengua: v. g. el Amo Criado, Juan Labrador, y el Desden con el Desden de Moreto, admirable en retratar las costumbres por el modo; porque quando parece que hacen las personas el papel que no corresponde á su carácter, entónces muestran mas evidentemente su verdadero carácter; y eso no de una sino es de mil maneras, y siempre graciosísimas. Moliere, que le tenia bien conocido y estudiado, no se desdeñó de copiar el Desden con el Desden en su Deptt Amoreux.

- 116 y qualesquiera sugetos infernales: nai oca ir alpu.... Así se ha traducido esto, sin que se sepa si el testo se conserva integro, ó si falta algo. Observa Metastásio que Aristóteles no da nombre á la quarta es pec ie de Tragedias: y es así; pero habiendose dicho que una especie se llam a co mplicada, parece es la simple la que falta: y por eso se traduce la quarta que no se nombra, es la simple. En este pasage, bien como en algunos otros, se traduce á tientas.
- nisma fábula: Batteux traduce: On ne doit pas dire d' une piece qu' elle est, au n' est pas la même qu' une autre piece, quand le sujet est le même, mais quand c' est le même nœud et le même dénouement. Algunas T ragedias y Comedias estrangeras son así trasladadas de las Españolas: y con todo eso sus Autores no hacen sino exagerar los vicios de los Poetas Es pañole s: no queriendo reconocer los autores de la gloria que se han usurpado. No lo hizo así el gran Cornelio; que á todas las censuras del partido contrario susc itado por Richelieu sobre su Cid Francés, satisfacia con desplegar y poner de manifiesto las ricas preséas del Cid Español, que mereciéron los aplauso s del teatro Parisiense, quando estaba en su mayor auge.

no tienen par nuestros Poetas, y cierto, es la prenda mas amable de la poesía dramática. Quién hay, no digo en Francia ó en Italia, pero ni aun en la Grecia, comparable á Calderon en esta parte, si no es que fuese Agaton segun le pinta Aristóteles? Pero como no tenemos sus poesías, no podemos hacer

iuicio comparativo.

parece natural el sentido que Dacier da á este pasage, se puede sospechar que hay en el testo algun defecto notable. Porque, qué tiene que ver la toma del Ilio con Niobe y Medéa? Aristóteles diria, que de la destruccion de Troya compuso Eurípides aloménos tres Tragedias de que tenemos noticia, El Reso, El rescáte de Hector, y la Ecuba; y se pudieran hacer otras muchas: v. g. de Príamo, de Creusa, de Andrómaca, de Casandra. En Esquilo quizá se reprende, haber tomado por asunto de una sola Tragedia toda la guerra de Tebas, en la que intituló Hata ini bulais: Los siete sobre Tebas.

120 En las revoluciones: Como si digera; tanto en las fábulas implexas, como en las sencillas ó simples.

canta ó recita son agenas del argumento de la Tragedia. Véase á Horacio en su Arte Poética, donde juiciosísimamente señala y dá al Coro sus partes legítimas y propias, diciendo:

Actoris partes Chorus officiumque virile
Defendat, neu quid medios intercinat actus,
Quod non proposito conducat, et hæreat apte.
Ille bonis faveatque et consilietur amice:
Et regat iratos, et amet pacare tumentes:
Ille dapes laudet mensæ brevis, ille salubrem

Justitiam, legesque, et apertis otia campis: Ille tegat commissa, Deosque precetur et oret, Ut redeat miseris, abeat fortuna superbis.

122 ó insertar relaciones de un episodio en otro: Ha parecido hacer esta

paráfrasis para mejor inteligencia del testo.

entremeses. Estas y otras impropiedades cometen los Poetas por dar gusto á los mirones, que luego se cansan de cosas sérias. No sé porqué nuestra Nacion es tan calificada de séria, gustando tanto de reir, que á duras penas sufriria una Tragedia sin gracioso. Mas no por eso se ha de echar la culpa, que no tienen, á los mejores Poetas: échenla á los mirones: que si Interdum vulgus rectum videt, est ubi peccat. Horat. Sería de desear que en punto á Entremeses, Saynetes y Episodios leyesen los Poetas y Representantes lo que con tanto juicio y religion escribia nuestro Montiano desde la pág. 39. de su Discurso II.

124 y del que poséa el primor de este arte: Los Oradores Romanos no se desdeñaban de aprender el modo de accionar en la escuela de los Farsantes Esopo y Roscio. Representaba éste con tanta propiedad, gracia y donaire, que decia Ciceron (pro Quinctio): Videri ore durissimo esse, qui prasente eo gestum agere conaretur: qui vero cum ipso contenderent, eos, etiam siquid antea recti aut venusti habere visi sunt, id amittere...... Etenim, quum artifex ejusmodi sit, ut solus dignus videatur esse, qui in scena spectetur; tum vir ejusmodi est, ut solus dignus videatur, qui ed non accedat. Donde querria yo se notase no ménos esto último por los Christianos, que lo primero por los Representantes. Quanto á Esopo, sué tan esicaz en persuadir, y tan compuesto en el accionar, que como Roscio era reputado por el mas docto en el arte, así él sué tenido por el mas grave: Qua gravis Æsopus, qua doctus Roscius egit. Horat. Epist. 2. 1. Lecciones escelentes sobre el ademan y gesto han dado varios Españoles citados por Montiano é ilustrados en el mismo Discurso 11. desde la pág. 69.

125 por la ignorancia de estos ademanes ninguna tacha resulta enla Poética: La razon es clara, por tocar esto á los Actores y no al Poeta.

126 reprende Protágoras; que en vez de suplicar, mandaba el que dixo: Canta, Diosa, el enojo: Este Protágoras censuraba el primer verso de la Iliada, porque invocando á la Diosa, usa el Poeta del modo imperativo; como si por él no se pudiese suplicar aun al Dios verdadero; diciendo nosotros cada dia: Deus in adjutorium meum intende: Adjuva nos, Deus salutaris noster; y otras palabras semejantes con toda humildad y reverencia. Que si aquel delicado Filósofo reprendiera el defecto de su lengua Griega (así como tambien de la Latina, y acaso de todas las demas) en el tutear á Dios, abatiendo el Señor ó Don, que nosotros decimos, con el turuleque; como quando v. g. en Latin se dice: Tu, Domine; Tú, Señor, en Castellano; aun se podria sufrir: y cierto que hay harta disonancia en que á superiores, iguales, é inferiores hayamos de hablar de una misma manera. No sucede así en la riquísima y discretísima lengua Vascongada, cuyos verbos llevan en su misma conjugacion el modo propio distinguiendo cada

una de las tres dichas clases: y aun en la ínfima, ó quando hablamos con inferiores, tenemos modismo especial para diferencia de sexos; por egemplo: emanbezagu decimos, hablando con respeto á superior nuestro: emanzaguzu, hablando con benevolencia y cariño á nuestro igual: mandando y en tono de superiores, decimos al inferior emanzague, si es varon; emanzagun, si hembra: quando en Griego, Latin, Castellano, &c. no hay salir del modo único imperativo sos nuovos da nobis : dános . &c. Que los tratamientos de Vuesamerced ó Usted y los demas, saben todos, que no son modos propios de conjugacion, sino unas suplefaltas, hijas advenedizas y postizas de la lisonja. Y adviértase depaso, que en Vascuenze, esta antiguísima lengua en España, no hay nombre propio de Diosa: ni hacia por cierto falta donde jamas se conoció tal embuste ó quimera. Mas no se crea por lo dicho en órden á la diferencia de clases y sexos en la lengua Vascongada, que las observe constantemente en todos los modos, números y personas. El tratamiento de cortesía que se da á los superiores berorri, berorrec tan facticio, adulterino y advenedizo es en el Vascuenze como en el Castellano el Usted ó Vuesamerced á que corresponde. Y de la misma manera que el Castellano dice haga, vea, perdone visted, así el Vascongado dice: Berorrec eguindu; chacurrac eguindu; donde berorrec y chacurra son terceras personas, y de ambas se dice eguindu igualmente. El Vascuenze lindamente comienza á distinguir, es verdad; pero á vuelta de eso todo lo viene á confundir como las otras lenguas. Eguic dice mandando al varon inferior; eguin ó eguinzan á la hembra inferior: y luego eguizu á varon y hembra iguales y superiores: y en plural eguizute ó eguinzace á varones, hembras, superiores, inferiores é iguales, dando al traste con todas las distinciones comenzadas. En el dialecto Navarro se dice á los superiores enguinbez en singular, y eguinbezate en plural, que equivale al haga Usted, y hagan Ustedes.

127 Las partes de toda suerte de habla: Estoy por decir, que todo este párrafo ha sido interpolado é ingerto aquí por algun comentador Griego, trasladándolo á la Poética importunamente de los libros Logicales de Aristóteles, especialmente del que se dice regi épunyeias, ó de la interpretacion. De la misma opinion es Metastásio contra Dacier que se empeñaba en que todo

esto cuadra muy bien en este lugar.

128 elemento, sílaba, conjuncion: Nosotros decimos letra: los Griegos de una y otra manera; y dá la razon Dionisio Halic. Περὶ συνθεσ· γράμματα μὲν λέγεται ὅτι γραμμαῖς τισὶ σημαίνεται εοιχεῖα δὲ ὅτι πᾶσα φωνῆ τὰν γένεσην ἐκ τόυτων λαμβάνει.

129 por los gestos y situaciones de la boca: Por esta causa unas se dicen labiales, porque se pronuncian abriendo ó cerrando los labios; otras dentales, otras palatinas, otras guturales, segun que la lengua al pronunciarlas hiere los dientes, el paladar, ó la garganta. Dionisio Halicarnaseo en el Lib. citado declara esta diferencia de las letras, de modo que puede servir para la inteligencia de nuestro testo: Φωνήεντα μὲν ἐκάλεσαν, δσα καὶ καθ ἐαυτὰ φωνείται, καὶ μεθ' ἐτέρων, καὶ ἐςὶν ἀυτατελῆ· ἡμίφωνα θὲ δσα μετὰ μὲν Φωνηέντον κρεῖτον ἐκφέρεται καθ ἑαυτὰ δὲ χεῖροντε καὶ ἐυκ αυτοτελῶς ἄφωνα

Seu eure ras imurentias quods extu nas iaura mus itipor se nai que rei ran. En suma, la vocal se pronuncia por si sola sin presion de los lábios, dientes, &c. la semivocal con esta presion, y el sonido imperfecto de vocal que precede. La muda de ningun modo se pronuncia, sino se le añade sonido de alguna vocal, como b, c, d, p, k. Canseco, adoptando la leccion Heinsiana de τύποις en lugar de τύποις, traduce así: Por las configuraciones de la boca, por sus mismas figuras, por la aspiracion, &c. pág. Q1.

130 en los nombres formados de dos dicciones no se usa: ου χρώμεθα,

no se vé, no sucede.

131 en Teodoro el doro no significa: Parece que sí: pues sabido es

que ambas voces simples theos y doron significan por sí mismas.

132 Hermocaicoxanto: Así nombráron al confluente de tres rios, Hermos, Caico y Xanto: como se pudiera llamar el Duero despues de haber recibido á Pisuerga y Adaja, Pisuergadajaduero: y como Quevedo describiendo los melindres de una damisela remilgada, que se precia de culta y ladina, la nombra Cultalatiniparla; y el gracíoso Lope de Vega Zapaquilda de zape de aquí à la Principal de los gatos en su Gatomaquia, comparable sin duda con la Batracomiomaquia de Homero en todas líneas. Cierto, que nuestra lengua tiene tanta facilidad como la Griega en forjar nuevos nombres, ó simples ó compuestos con mucha gracia. No sucede así en la Latina, si creemos á nuestro Quintiliano, que dice Lib. 2. Instit. Res tota magis Gracos decet; nobis minus succedit; nec id fieri natura puto, sed alienis favemus: ideoque ruptava fue mirati sumus; incurvicervicum vix à risu defendimus. Pero en esto es sin par la abundantísima é ingeniosísima lengua Vascongada.

133 Sigurno para los Chipriotas es propio, y para nosotros estraño: El y voy significa Lanceta. Así los Andaluces llaman Guadigeño al que los

Castellanos llaman puñal.

134 Lo que la bota es para Baco, eso es la rodéla para Marte: En la traduccion de casí todo este capítulo se procede á tiento por la poca seguridad en el testo. Esta metáfora parece mas propia de Comedia, que no de Tragedia.

135 6 se le interpone una sílaba: O quando se ingiere una sílaba.

136 137 de la cidá ó ciudá; En casdé ó en cá de: Dizque por dicen que. Tan embarazoso queda este pedazo en la traduccion como lo es el testo. Tradúcese así para significar en forma inteligible lo mismo que indica el pasage original.

138 como el otro que dijo: El dístico entero con su pentámetro dice así:

Ανδρ είδον πυρί χαλκόν επ' άνερι κολλήσαντα, Ουτω συνκολώς ώς εβυναί μα πιείν.

Oue en Castellano vendrá á decir:

He visto un hombre, que con fuego sobre

Otro pegaba cobre, Tan de veras pegado,

Que su sangre ha chupado.

Y es enigma de la ventosa que un Cirujano echó á un enfermo.

120 De la confusion de los dialectos: En el testo se dice yautlar de lenguages: se traduce sin embargo dialectos ó idiomas particulares de las provincias, porque de la confusion de ellos en otra provincia resultària barbarismo no ménos que de la mezcla de diversas lenguas. En este Capítulo dijo Aristóteles ἀπαν δε ἔνεμά ἐςιν ἢ κυρίον ἢ γλῶτ a: se ha traducido: todo nombre ó es propio, ó forastero: otras veces se dice dialecto. Si no cuadra esto, puede verse al Anotador de Dionisio Halicarn. en las Notas al Tratado que se citó fol. 244. de la Edicion Oxoniense; donde se examina el sentido y verdadera acepcion de estas palabras del Filósofo.

140 Por lo qual (los dialectos) se han de usar con discrecion: ó no mas que quando hay necesidad: avanénparai mos rourois: C' est pour quoi l'

on en use sobrement: dice Batteux.

141 hacen mofa del Poeta: Entiéndese Homero por excelencia; como entendió nuestro Ordoñez.

142 una vez que se permita el alargar las sílabas quanto se quiera: Batteux con Heinsio lee de diversa manera el testo: el TIS Sures entelyery. έξαλλάτ]ειν εφ' οπόσον βούλεται, ἄμφω ποιήσας εν αυτή τη λέξει: y en la Nota num. 3. dice: Tous les interprètes conviennent que cet endroit est inexpli-

cable. Nous avons adopté . &c.

143 A Heticaris he visto á Maratona yendo:.... Y si aun su heleboro no ha nacido: Podria decir: Euticaris he visto á Maratona yendo:.... Ningun nacido le auitó el barátro. Ambos versos son exámetros en el Griego, como aquí se representa. En el primer verso el pie primero es dactilo: el segundo de suyo es yambo, y el Poeta por la licencia que se toma, lo hace espondeo. En el segundo verso el último pie que habia de ser espondeo, es tambien por su naturaleza yambo. Los Autores de estos dos versos son para mí inciertos; y poco vá en saber sus nombres. Batteux dice: Les deux exemples ne peuvent être traduit, parce qu' il s' agit de licences propres à la langue greque. Tampoco los traducen Ordoñez y Canseco. Hi versus (dice Silburgio) tam multis maculis sunt inquinati, ut, veritate desperata, nihil amplius curæ suscipere de hac re voluerim.

144 y el (verso) de aquel frio: ó languido: τὸ δ' εὐτελές. 145 Y si por el verso de Homero, Un apocado á mí:.... Estas palabras son de Polifemo aquejado del recio dolor, despues que Ulíses le arrancó el ojazo único que tenia, Argolici Clypei, aut Phebææ lampadis instar: Lib. Iwra de la Odisea. Los otros dos emistiquios estan, el primero en la Y, y el segundo en la P.

146 Detigo, por De ti: Véase lo que se dijo en la Nota 136.

147 acerca.... de lo que tambien conviene á la Comedia, bástenos lo dicho: A la letra: y de la imitacion práctica en las representaciones: nul της εν τῷ πράτ] ειν μιμήσεως. Por estas palabras parece que Aristóteles ha satisfecho á la promesa, que hizo ántes de tratar en particular de la Comedia: ó porque creyó que la mayor parte de lo enseñado difusamente sobre la Tragedia, fácilmente se puede aplicar á la Comedia; ó porque no tenemos completa su obra de la Poética; como se hace muy creible por yarias otras razones, no solo por esta. Con efecto Diógenes Laercio cita dos

Libros de la Poética; y aquí no hay mas de uno. El mismo Aristóteles Libro 8. Polit. hablando de la moderacion de las pasiones, dice entre paréntesis: τί δε λέγομεν την κάθαρση, νῦν μὲν ἀπλῶς, πάλην δε ἐν τοῖς περὶ ποιητικῆς ἐροῦμεν σαφεσερον: y en este tratadillo no hace mas que nombrarla, sin decir siquiera en qué consiste ni clara, ni oscuramente. Por manera, que para satisfacer al Letor en esta parte, me ha parecido poner aquí ciertos versos de Timocles, Poeta Cómico, como los trae Ateneo, Lib. vi. citándole así: Τιμιοκλῆς δ' ὁ κωμφοδοποίος κατὰ πολλὰ χρησίνην ἔιγαι λέγων τῷ βίῷ τὴν τραγφοδίας φησίν ἐν Διονυσία. ζούσαις

Ωταν, ακουσον (κν τι σοι μέλλω) λέγειν. Ανθρωπός εςι ζώον επίσονον φύσει. Καὶ πολλά λυπῆρ ὁ βίος ἐν ἑαυτῶ φέρει. Παραφυγάς οῦν Φροντίδων ἀνεύρατο Ταύτας δ γάρ γους των ιδίων λήθην λαβάν Προς άλλοτρίω τε ψυχαγωγηθείς πάθει, Μεθ' ήδογης απηλθε παιδευθείς άμα. Τούς γαρ τραγφδούς πρώτον εί βούλει σκόπει. Ως ώφελουσι πάντας δ μέν γάρ ών πένης Πτωχότερον αύτου καταμαθών τον Τήλεφον Γενόμενον, ήδη την πενίαν ράον φέρει. Ο γοσων δε μανικώς Αλκμαιων σκέ Laro. Οφταλμιά τις; είσὶ φιγεί δαι τυφλοί. Τέθνηκε τω παίς; ή Νιόβη κεκούφικε. Χωλός τίς έςιν, τὸν φιλοκτήτην ὁρᾶ. Γέρων τὶς ἀτυχεῖ; κάτεμαθε τὸν Οινέα. Απάντα γάρ τα μείζον η πεσουθέ τις Ατυχήματ άλλοις γεγουότ εννοούμενος Τας αυτος αυτού συμφορας ράον φέρει.

Por estas reflexiones de un Poeta Cómico juicioso (que se puede mirar como desapasionado en órden á los Trágicos que siguen otro rumbo) se deja conocer cómo la Tragedia puede servir para instruccion de los hombres, y templar el dolor y sentimiento de los males propios con la representacion de los agenos mucho mayores. Y así vá siempre mezclada la utilidad con la dulzura; y del deleyte resulta el provecho: y aquel Poeta Trágico por consiguiente se llevará la palma, que hace estas cosas mejor: Omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci.

## CAPITULO IV.

r Al mismo tiempo se dió la batalla naval: En un mismo dia fuéron vencidos los Persas por los Griegos, y los Cartagineses por los Sicilianos.

2 Asique tomando por asunto una parte: De los diez años que duró la guerra de Troya, escogió los no muchos dias, en que lleváron lo peor los Griegos por el enojo de Aquiles; y los que se siguiéron desde la muerte de Patroclo hasta la de Hector, en que Aquiles hizo marabillas.

3 y 4 las Victorias de Venus: τὰ Κυπριακά: Poëme Epique, ou plutôt Encyclique, dont le sujet étoit, selon toute apparence, les malheurs de l'Amour: dice Batteux en su nota sobre este pasage. Κυπρικά se lee en algunos manuscritos. Eliano Lib. Ix. cap. xv. Var. Histor. escribe: Οτι ποιπτικής άπάσης Αργείοι τὰ πρῶτα Ομήρφ ἔδωκαν, δευτέρους δὲ αὐτοῦ ἔτατ ον πάγτας ποιοῦντες δὲ θυσίαν ἐπὶ ξενία ἐκάλουν τὸν Απόλλωνα καὶ Ομηρον λέγεται δὲ κάπειγω πρὸς τούτοις, ὅτι ἄρα ἀπορῶν ἐκδοῦναι τὴν θυγατέρα, ἔδωκεν αὐτῆ προῖκα ἔχειν τὰ ἔπη τὰ Κύπρια, καὶ ὁμολογεῖ Πίνθαρος. Por ventura el Autor alude en este lugar á la Tragedia Κύπρια que dicen que Homero dió á su hija en

dote por no tener otro caudal conque dotarla.

s la pequeña Iliada: Llámase pequeña, porque siéndolo este poema en comparacion de la Iliada de Homero en el número de versos, compila muchos mas hechos. De la Iliada se podrian formar dos Tragedias; una desde que comienza la ira de Aquiles contra Agamemnon hasta la muerte de Patroclo: y otra desde aquí hasta la muerte de Hector donde propiamente se concluye la accion. Eurípides formó la tercera del último episodio, El rescate del cuerpo de Hector, despues de haberlo arrastrado inhumanamente Aquiles al rededor de los muros á vista de los Troyanos para desfogo de su ira rabiosa. De la Odisea se podria hacer una sola Tragedia en que se representase la Vuelta de Ulíses con los reconocimientos y revoluciones consiguientes. Aristóteles habla siempre de la principal accion constitutiva del poema, porque de los episodios ya indica despues, que se pueden formar varios. La pequeña Iliada comienza asi:

Ιλιον αξίδω και Δαρδανίην ξύπωλον,

Ης πέρι πολλά πάθον Δαναοί, θεράποντες Αρκος.

6 como, La sentencia de las armas: Estos diez títulos son de otras tantas Tragedias que en tiempo de Aristóteles serian muy conocidas. De algunas de ellas hace mencion Eliano.

7 la Helena: La leccion del testo de Glasgua dice Aánaivai, Lacana:

que corresponden à les Lacédémoniennes de Batt. pág. 167.

8 sencilla 6 complicada: Todas estas prendas debe tener el poema Epico; pero en unos sobresale mas una, y en otros otra: v. g. en la Odisea el ser característica: Ulíses sufrido, astuto; Penelope casta; los Galanes perversos: de los criados unos buenos, y otros malos: y todo esto constantemente.

9 reynando en toda ella el reconocimiento: Primero en la isla de los Feaces por el Rey Alcinoo: segundo, por los pastores fieles: tercero, por su hijo Telemaco: quarto, por el perro doméstico: quinto, por su ama Euriclea: sesto, por su muger Penelope; y últimamente por su padre Laertes.

10 y 11 muchas Tragedias propuestas ó espuestas: Quizás alude á los certámenes públicos, en que se solian recitar tres ó quatro, ó mas Tragedias en un dia, para decidir, quál de los Poetas habia de ser coronado. Véase lo

que sobre esto se notó arriba.

12 el verso heroyco es el que mejor ha probado ó armado por la esperiencia: Mendoza escribió la vida de nuestra Señora en romance ordinario, y Lope la de San Isidro en quintillas: mas no se les disimulan ni este, ni otros defectos; dadoque sean estimados por el castellano castizo. Mejor lo entendiéron en todo y por todo Camoens en su Lusiada y Ercilla en la Araucana.

- 13 siendo así que el yámbico: En el yámbico prevalecen los pies breves, y en el tetrámetro ó octonario los coreos y coriambos, que naturalmente incitan al bayle, como arriba se dijo. Al yambo llama Horacio natum rebus agendis; y es declaracion de lo que quiere decir activo: como tambien; Archilochum proprio rabies armavit iambo. Nihil aliud sunt comædia et tragædia, quam imitationes actionum humanarum; hæc illustrium, illa plebeiarum et domesticarum, ut sæpe monuimus. Est idem versus (habla del yambo) alternis aptus colloquiis, quia minus artis operæque postulat; utpote nativo et quotidiano sermoni proprior. Juvencio en su Nota al verso 83. del Arte Poética de Horacio.
  - 14 á exemplo de Kerémon: Véase la Nota 12. del Cap. 1.

15 6 á otro sugeto: τάλλο τι τόσε: esto es, otro sugeto con su caracter y costumbres propias: como Dioses, Diosas, Ninfas; y aun el sueño y caballo de Aquiles.

16 A la verdad en las Tragedias es menester emplear lo marabilloso: L'insegnamento (dice Metastásio) è per se chiarissimo e magistrale; ma non è così per noi lucido l'esempio, di cui si vale Aristotile per renderlo più intelligibile.

17 mirando á tantos soldados quedos sin moverse: Qué sería ver en el tablado egércitos enteros de varias naciones como unos estafermos, porque Λαοῖσί δ' ἀνένευε χαρμάτι δίος Αχίκλευς, y el miserable Hector huyendo de su enemigo; que pasa por las puertas de Troya, y no hay quien se las abra!

18 Homero es tambien el que con arte (ó artificiosamente) á los demas: Aquí viene la célebre sentencia de San Agustin lib. 1. Confes. Ho-

merus peritus finxit tales fabellas; et dulcissime vanus est.

infiere falsamente que tambien la primera lo es: Esto se declara bien con el egemplo arriba insinuado del falso mensagero de Ulíses: lo primero decia, que Ulíses era muerto: lo segundo, haber sido testigo de vista como criado de Ulíses: tercero para prueba, que conoceria su arco. Efectivamente reconoció el arco: y por este reconocimiento Euclia madre de Ulíses engañada cree que sea criado de su hijo; y creyéndolo, cree tambien por engaño que sea verdadera la noticia que trae de la muerte de Ulíses: donde hay dos paralogismos: el primero, que por conocer el arco de Ulíses sea su criado: el segundo, que por ser su criado, no mienta. Mas cuerda fué Penelope, que no solo no creyó á este mensagero, ni á otros muchos que le venian con semejantes embustes: y aun á duras penas reconoció á su mismo marido Ulíses despues de repetidas señales evidentes.

16 20 como aun en la Odiséa el desembarco: Entiéndese de Ulíses en Itaca, á quien los Feacenses condugéron dormido de su isla, y durmiendo lo dejáron tendido en la ribera con los regalos y presentes del Rey Alcinoo poniéndolos á recaudo fuera del camino, porque no se los cogiesen los pasageros.

21 se ha de atender á la variedad (ó amenidad) del estilo en los lugares estériles: Finisce questo capitolo, consigliando prudentemente i Poeti a procurar di sostenere, ed illustrare le parti oziose, e deboli de Poemi loro con l'incanto della luminosa lucuzione: dice Metastásio.

## CAPITULO V.

En el mismo modo de hablar las diferencias son muchas: Así ha parecido traducir el dicho de Aristóteles: καὶ πολλὰ πάθη τῆς λίξιος εςι. Batteux traduce todo el periodo en esta forma: Cette imitation se fait par les mots, ou propres, ou etrangers, ou metaphoriques, ou changés de quelques-unes de ces manières dont on accorde le privilége aux poëtes.

2 tomando al sesgo la cosa: Esto es, tomándola al través: μλ ορθώς.

πατά συμβεβηκός.

3 un caballo que mueve á un tiempo los dos pies derechos: Ya se sabe que naturalmente el caballo al levantar el pie derecho, alza el siniestro, y no los dos derechos á un tiempo.

4 la carrera tras Hector: Véase la Nota 16. del Capítulo ante-

cedente.

5 se debe.... de todas maneras evitar el yerro: A la letra quiere decir, no pecar por ningun caso: δεῖ γὰρ.... δλως μαδαμῆ ἡμαρτῆσθαι.

6 y las lanzas plantadas (ó hincadas) en el suelo: Debiéndolas tener enristradas contra el enemigo á punto de pelear, como es costumbre en

tiempo de guerra.

7 primero hirió las bestias: En el Griego está Oipñas, que unos interpretan mulos, y otros guardias. Por guardias aquí no se pueden entender hombres ó centinelas; porque la peste, segun el mismo Poeta, comenzó por las bestias. Por eso se puso la voz genérica veladores, que conviene tambien á los perros que guardan el ganado, y las personas, y sus cosas. Verdad es, que Homero imediatamente hace mencion de los perros, καὶ κῦνας ἄργως. Pero puede significar los perros de caza, v. g. galgos y podencos, y así distinguirlos de los primeros que son dogos y mastines: mayormente ἄργως significa propiamente ociosos; lo que se puede aplicar á perros que solo sirven para diversion. Por otra parte τρῶας tiene la misma etimología en Griego, que mastin en Hebreo, dedonde parece que se trasladó al Castellano sin alteracion ninguna: mas qué importa que la peste empezase por los mulos, dadoque resistan á ella mas que otro animales, siendo la peste milagrosa?

8 Era sí de mal talle: El que obgetaba esto á Homero, tenia por grande impropiedad el que un hombre contrahecho fuese ligero de pies. Si los Cretenses llamaban de buen parecer al de buena cara, bien pudo llamar

Homero de mal parecer ó talle al de mala cara, ó mal agestado.

9 Hipias el Tasio interpretaba lo del sueño Darle, y no Dámosle: Nuestro Filósofo en el Libro de los Elencos ó redarguciones declara por estenso lo que aquí apunta, diciendo: Mapa de tir moso diar er uer rois ario y paping diayentinois ou padior moinsai aloyer, er de tois yeypauuerois, nai moinμασι μάλλον οίον και τον Ομπρον διορθούνται προς τους ελέγχοντας, δε ατόπος είρηκότα, το μέν ου καταπύθεται ομέρα λυούσι γαρ άυτο τη προσοδία, λέγοντες το ου δέυτερον και περί το ενύπνιον του Αγαμέμνονος, ότι ουκ αυτος ο ζευς είπεν. δίδομεν δε οδ εθχος άρεσθαι, άλλα τω ένυπνίω ενετελλετο διδόμεν. Quiere decir: En las conversaciones, en que no hablamos por escrito, no es fácil errar en el acento; pero sí en los escritos y poemas. Por donde corrigen un verso de Homero contra los que redarguyen de haber dicho absurdamente (de un palo seco) dô cierto está podrido por la lluvia; defendiéndole con lcer 70 00 con acento agudo (y así significa nó, y no dô ó donde como es el significado de ou con acento circunflejo). Y lo del sueño de Agamemnon, diciendo, que no sué Júpiter quien dijo en su persona sisouer dámosle con acento en la antepenultima; sinoque mandó al sueño Sisóper darle, con acento en la penultima, que así es infinitivo, y no primera persona del plural de presente de indicativo. Estos reprensores tenian por absurdo, que Júpiter digese, que le daba ocasion de gran gloria al Rey Agamemnon; quando si creyese al sueño, sería la risa y fábula del mundo. Mas los defensores, mudando el acento, atribuían el dicho al sueño engañoso, que no es marabilla que mienta. Pero si Júpiter mandó al sueño que digese la mentira, por ventura no es igual inconveniente? Yo diré siempre con Ciceron: Sed fingebat hæc Homerus, et humana ad Deos transferebat : divina mallem ad nos. Léase sino, para certificarse mejor del caso, el Libro segundo de la Iliada.

nion, que los elementos por la union o concordia eran incorruptibles: y

que despues por la discordia ó desunion se hiciéron corruptibles.

11 Mezclar el vino por Echarlo: Los antiguos no bebian vino, sino mezclado con agua. En otro tiempo se decia en Castellano escanciar por dar de beber.

12 sibien esto se puede esplicar por metáfora: Es muy vária la letura de este pasage en los autores y ediciones: aquí se ha seguido la propuesta de

Glasgua: véase la pág. 129. y el sentido que le da Canseco.

13 Allí el dardo acerado se detuvo: El escudo de Aquiles fabricado por Vulcano, era impenetrable, compuesto de cinco láminas ó planchas; la primera de oro, dos de peltre ó acero al medio, y las otras dos de cobre. La virtud estaba en la de oro. Con todo eso (arguía Zoilo) dice Homero, que la lanza de Eneas δύο μὲν ἔλασσε διὰ πύχας, que penetró las dos láminas por cierto: Pues cómo es verdad que no pasase la de oro? τῆν δὲ μίαν χρυσῆν τῆν ράχετο χάλαιον ἔγχος. Mas Zoilo debia considerar, que ἔλασσε aquí no significa pasar, sino abollar: y así la lanza dobló las dos láminas, la de oro, y la primera de estaño, pero ninguna pasó; porque la embotó la de oro, y luego resurtiéron las dos vueltas á su estado por la virtud elástica.

14 deciden ser despropósito que Telemaco no encontrase con Icario: Icario era suegro de Ulises, y por consiguiente abuelo materno de Tele-

maco, que no se hubiera hospedado en casa de Menelao, si allí viviese Icario. Mas, aunque fuese de Lacedemonia, no pudiera ser ya entónces muerto?

es, que Zeuxis á instancia de los Crotoniates pintó á Helena mas bella de lo que puede ser naturalmente una muger: y que para esto se propuso por dechado á cinco doncellas hermosísimas, tomando de cada una la belleza en que mas resplandecia; porque non putavit, omnia, que quereret ad venustatem, in uno corpore reperire se posse; ideo quod nihil simplici in genere omni ex parte perfectum natura expolivit. Cic. de inv. Lib. 2. Capítulo primero.

16 Si se dice que son cosas contra razon: Sin embargo de que Batteux siguiendo á Castelvetro varía notablemente el testo; ha parecido con-

veniente no dejar el de Glasgua.

17 será justa la censura: quiere decir la reprension: Op 3h d'e en ri-

surois: porque Interdum vulgus rectum videt.

18 como Euripídes del Egeo en la Medéa: Egeo que era Rey de Atenas, viene á Corinto á visitar á su amigo Jason nuevo esposo de Creusa hija del Rey Creonte; y creyendo neciamente á las palabras de Medéa, con quien no tenia obligacion ninguna; le promete asegurarla, paraque sin miedo cometa el horrible atentado de quemar con hechizos á Creusa. De Menelao ya se trató arriba.

19 que dicen cosas imposibles, 6 irracionales, 6 agenas: Traduciendo

literalmente, dirémos; dañosas, exaferà.

20 Las soluciones.... en todas son doce: Bien pueden quedar usanos los Poetas igualmente que bien vengados de las invectivas contra ellos hechas con esta desensa sobradísima del Filósoso mas razonable y justo.] Reciban y tengan esa misma por respuesta algunos críticos tal vez demasiadamente severos con los Poetas Españoles. La Edicion Parisiense del año de 1654. pone el testo así: ἐκ τῶν ἐιρνμένων ἀριθμῶν σκεττέαι ἐισὶ δὶ δώδεκα. Muchas veces pecan y no merecen escusa los Poetas, es verdad; pero muchas mas faltas comete el vulgo de los espectadores. Y no se crea que solo ahora en nuestros tiempos hay semejante vulgo: hábialo tambien, y grande, y muy estravagante en Roma en tiempo del mismo Horacio: vea quien gustáre su Epístola 1. del Lib. 11. desde el verso 180.

## CAPITULO VI.

1 Que si la mênos mecánica es la mejor: Esquilo es el primer Trágico consumado, de quien tenemos noticia: y empezó con tanto aparato, que no habia Coliseo capaz para sus Héroes, ni caudales para los gastos de la escena. Testigos el Prometeo sobre el Caucaso, y los Siete sobre Tebas. Horacio en su Arte Poética habla así de Esquilo: Et docuit magnumque loqui, nitique cothurno. Vers. 279. Y el mismo Horacio en la Epístola citada dice, que era tan disforme á veces el aparato del teatro Romano, tan desmesurada la balumba de tropas de á pie y acaballo, de triunfos, carros, naves, trofeos, que

Si foret in terris, rideret Democritus.

- 2 pide espectadores mas inteligentes: fentious Seatás: y mas abajo eximeris, quiere decir, prudentes, escogidos, como los llama nuestro incomparable Cervantes: No os acordais (dice) que ha pocos años que se representáron en España tres Tragedias (La Isabela, La Filis, y la Alejandra, obras del mismo Cervantes, segun Velazq. pág. 121.) que compuso un famoso Poeta de estos Reynos; las quales fueron tales que admiráron, alegráron y suspendiéron á todos quantos las oyéron, así simples, como prudentes; así del vulgo, como de los escogidos....? Véase lo que arriba se notó sobre esto mismo.
- 3 Por eso los representantes: Quando se representáron la primera vez las Eumenides ó furias de Esquilo, saliéron al tablado con carantoñas ó carantamaulas tan infernales, que muchos niños muriéron de miedo, y varias mugeres preñadas malpariéron sobresaltadas del espanto en el mismo teatro.
- 4 la tonada del Disco: El Disco era una rodaja grande que los mozos Griegos jugando arrojaban al ayre á qual podia mas; y el que la tiraba mas léjos, ese ganaba. El Flautero, pues, estravagante al tocar la tal tonada del Disco, se contorneaba ó cantoneaba para remedar los bamboleos del disco y de los que lo arrojaban: y quando tocaba la Escíla, cogia del brazo al que guiaba la danza, como á quien tenia mas cerca, en ademan de querer tragárselo, á la manera que la Escíla en Homero arrebata los marineros de la nave, y en un instante por diversas bocas se los engulle.

5 igual concepto se tenia de Píndaro: No era éste (quién lo duda?) el célebre Poeta Lírico; sino un farsante rídiculo del mismo nombre.

6 sino tambien por la representacion de los hechos: Esto que parece mengua en la Tragedia, no sirve poco al crédito de los Poetas. Documento sunt (dice Quintiliano lib. 11. Instit.) vel scenici actores, qui et optimis poëtarum tantum adjiciunt gratiæ, ut nos infinite magis eadem illa audita, quam lecta delectent.... ut quibus nullus est in bibliothecis locus, sit etiam frequens in theatris. Eso no obstante saben todos que no merecen ménos aprecio

Et hi, qui se lectori credere malunt, Quam spectatoris fastidia ferre superbi.

7 reducido á tiempo mas córto: En el Edípo de Sofocles se puede observar esto. Por la mañana representa el sacrificio de los Tebanos á fin de aplacar la ira de los Dioses. El Rey Edípo los consuela exortándolos á esperar el remedio de sus males; porque ya él habia enviado á Creonte á consultar el oráculo de Apolo; y se marabillaba cómo tardáse tanto. En esto que llega Creonte con la respuesta: y siendo necesaria la presencia de Tiresias el adivino para su esplicación, poco despues participa Edípo al pueblo, que va Creonte habia ido á llamarle; y ántes de acabar, viene Tiresias. Tras esto introduce á Jocasta, refiriendo á Edipo el modo como fué asesinado Layo: y siendo preciso para certificarse del hecho, que lo depusiese uno de los criados que se halló presente á la muerte, y solo pudo escapar, y entónces pastoreaba los ganados del Rey en los prados vecinos; van luego á llamarle. Entretanto sobreviene un mensagero de Corinto, y miéntras se está oyéndole sobre su infeliz suerte, llega el criado que lo confirma todo: y se termina la Tragedia mas lamentable: como si en un solo dia hubiesen sucedido lances tan estupendos.

8 si tratan de componer una sola fábula: Entiende los Poetas

Epicos.

9 queda lánguida: A la letra se dirá: aguanosa ὑδαρῆ, floja.

10 la Iliada y Odisea tienen muchas partes de este género: Parece hablar de muchos episodios, que han dado materia por su longitud á va-

rias Tragedias, segun queda dicho.

11 no tengo mas que decir: Este modo de concluir está denotando. lo que tantas veces se ha dicho, que no tenemos completa la Poética de Aristóteles: porque si fucra este el último capítulo, haria, como suele, un epílogo general de todo lo contenido en el discurso de la obra; y no solo de los últimos puntos imediatos. Lo cierto es, que no vemos aquí cumplida la palabra que nos dió arriba, de tratar particularmente de la Comedia: y que la hubiese cumplido, consta del Lib. 3. de su Retórica, obra acabadísima, donde dice: Περί δε των γελοίων.... έιρηται πόσα είδη γελοίον εν τοις περί ποιη-านทั้ง: Este asunto de las cosas que hacen reir pertenece á la Comedia; y apénas hallamos una definicion diminuta de lo risible ó gracioso en la que dió de la Comedia: siendo así que aquí supone, haber tratado de todas las especies de graciosidades ridículas muy de propósito en los Libros de la Poética; y por eso se remite á ellos, escusándose de hablar en lo tocante á la Retórica, por haberlas esplicado ántes difusamente. Donde tambien se ha de notar, que los llama Libros, y ahora no existe sino uno, y ese muy breve, y al parecer interpolado y truncado, y por la misma causa muy dificil de entenderlo en muchos pasages. Tampoco es creible que no hablase aparte de la Ditirámbica y Mímica, ó Nómica (como muchos entienden y llaman esta especie diversa de las otras) muy celebradas en su tiempo, un Autor tan diligente, que no se desdeña de tocar tantas menudencias de la Poesía, hasta las letras y sílabas de que se componen los versos. Con todo eso nos deja en una ignorancia total de lo que fuéron estas artes: y solo sabemos que pudiéron dar ocasion, la primera á la formacion de la Tragedia; y la segunda á la -Comedia. Pues de la Poesía Lírica, parte tan principal, no dice una palabra;

sino es que sea lo que insinúa como depaso acerca de los himnos y alabanzas en verso de las personas ilustres, divinas ó heroycas, que pudiéron dar moti-

vo á poemas mas estensos.

Por razon de lo que acabamos de decir no se ha ofrecido mentar á nuestros Poetas Líricos, que son muchos y buenos: Garcilaso, Boscan, Luis de Leon, Villegas, los Argensolas, Padilla, Br. Francisco de la Torre (ó sea Don Francisco Quevedo que se oculta bajo de este nombre), Príncipe de Esquilache, y otros sin cuento: cuyas poesías andan impresas en el Cancionero y Romancero antiguos, en el nuevo Parnaso Español, y en otros Libros. Tampoco hace mencion Aristóteles en su Poética de las que nosotros llamamos fábulas por antonomasia: Quod arbores loquantur, non tantum fera. Y es, que la hizo muy de propósito en la Retórica como parte con las parábolas del lugar que se dice ab exemplis: y pone por dechado el apólogo de Estesicoro á los Imerios, que ahora es tan célebre, y solo en la Retórica de Aristóteles se halla; Del hombre y del Caballo: y otro del famoso Esopo á los Samios: De la Zorra picada de los Tábanos, y del Erizo: citando al mismo tiempo los cuentos de Esopo. v otros intitulados Líbicos, que se puede congeturar, no sin fundamento, ser los mismos que corren con el nombre de Lochman, ó alomenos muy semejantes á ellos. Cosa es tambien para notar, que no los llama μύθους, sino λόγους: porque no se componian entónces en verso, sino en prosa: y así trata de ellos Lib. 2. Rhet. como conducentes al Arte Oratoria. Pero vino á Roma Fedro, Quem Pierio Mater enixa est jugo, Qui litteratæ proprior erat Gracia, y descubriendo un nuevo rumbo, Asopus Auctor quana materiam reperit, Hanc ille polivit versibus senariis: y demostró con su egemplo, quán grata fuese á las Musas la Fábula. Por donde me marabillaba yo, que siendo tan verdadero en España como en Roma el dicho de Horacio: Nil intentatum nostri liquere Poëtæ; no hubiese alguno emprendido este asunto de Poesía tan dusce y apacible. Pero veo ya, que se reservaba esta gloria para el ilustre Caballero Don Felix Samaniego, nobilísimo por su linage, y candidísimo en el estílo; y para el ingenioso y erudito Don Tomas de Yriarte. He aquí dos muy preciosos Fabulistas de nuestros tiempos, comparables á mi juicio con el donosisimo Fontaine, y con el graciosisimo Roberti. Samaniego dice á sus Jóvenes amables del Seminario Vascongado, que trata de darles (y de hecho les dió) en las Fábulas

un asunto
Que instruya deleytando.
Los Perros, y los Lobos,
Los Ratones, y Gatos,
Las Zorras, y las Monas,
Los Ciervos y Caballos
Os han de hablar en verso;
Pero con tanto juicio,
Que sus máximas sean
Los consejos mas sanos.

Con efecto agradáron las Fábulas de Samaniego de suerte, y deleytan-

do instruyen de manera á los Jóvenes Españoles, que bien pueden todos leerlas y releerlas sobre el seguro de que nada aprenderán allí sino Los Consejos mas sanos. De las Fábulas de Yriarte no hay paraque se diga mas de lo que con mucha verdad y razon apunta de ellas el Editor en su Prólogo: esto solo se puede añadir, que Yriarte abominando justísimamente

Mil ridículas faltas,
Mil costumbres viciosas;
La nociva pereza,
La afectada bambolla,
La arrogante ignorancia,
La envidia maliciosa (en la república literaria);

protestando con verdad que

A todos y á ninguno Sus advertencias tocan:

y haciendo saber que todas sus Fábulas

Hablan á mil Naciones, No solo á la Española; Ni de estos tiempos hablan; Porque defectos notan Que hubo en el mundo siempre Como los hay ahora;

no solamente pone en práctica el lema de Fedro que pone por divisa muy propia á la frente de su obra, sino que abriendo nuevo rumbo en la República literaria, lleva consigo para con España la particular recomendacion de haber sido Autor de unas Fábulas enteramente originales en Castellano; y para con las Naciones estrangeras la novedad de ser todos los asuntos de ellas contrahidos á la Literatura.

Antes de dar fin á estas Notas y Sobrenotas, me parece deber prevenir tres ó quatro obgeciones que tal vez se me podrían hacer en órden á algunas especies que como de camino se han tocado en ellas. Podrá obgetarseme en primer lugar, cómo es que al Autor de la Poética se califica tantas veces de oscuro, y por estremo conciso, quando escribe de él no ménos que Ciceron: Ac veteres quidem scriptores artis usque à principe illo atque inventore Iisia, repetitos, unum in locum conduxit Aristoteles, et nominatim cujusque præcepta magna conquisita cura perspicue scripsit, atque enodata diligenter exposuit: ac tantum inventoribus ipsis suavitate et brevitate dicendi præstitit, ut nemo illorum præcepta ex ipsorum libris cognoscat, sed omnes, qui quod illi præcipiant, velint intelligere, ad hunc, quasi ad quemdam multo commodiorem explicatorem, revertantur. Atque hic quidem ipse et sese ipsum nobis, et eos, qui ante se fuerant, in medio posuit, ut ceteros, et seipsum per se cognosceremus. A esto se responde, que Aristóteles habla con semejante claridad en los Libros de Retórica, de cuya materia trata Ciceron en el Lib. 11. de Inventione: y que si á juicio de los Críticos nos han llegado enteros esos libros, en dictámen de casi todos los sabios no

ha sucedido lo propio al Tratado de Poética; el qual tiene sin duda los defectos que se han apuntado en estas Notas, y otros mas que advierten los eruditos.

Lo segundo que se me puede obgetar es, porqué alguna vez me doy á entender que ahora en nuestros dias no hay tantos ni por ventura tan buenos Poetas Castellanos, como en lo antiguo los hubo, y los miramos hoy como maestros de la Poesía? A eso diré, que quien así me quisiere argüir tenga por bien de leer despacio y por entero quanto acerca de esto déjo insinuado en las Notas; y que acaso no será menester mas respuesta. Fuera de que juzgando yo que el vulgo,

Si veteres ita miratur laudatque poëtas, Ut nihil anteferat, nihil illis comparet, errat; tambien he de sentir, ó por decir verdad,

> Indignor, quidquam reprehendi, non quia crasse Compositum illepideve putetur, sed quia nuper: Nec veniam antiquis, sed honorem et præmia posci.

Si hay quien se ofenda de que hablando del deleyte ó llámese pasatiempo propio de las representaciones teatrales, me manifiesto á las claras y de todo en todo contrario á los Poetas y representantes que componen ó sacan al teatro cosas agenas del decoro y honestidad de las costumbres Christianas; á ese tal sobre lo bastante que se puso en las Notas, le acordaré lo que decia un gran Filósofo gentil, Maestro de Poética, y Poeta consumado, señalando la ocupacion digna de la castiza, noble, inocente, y útil Poesía:

Os tenerum pueri, balbumque poëta figurat:
Torquet ab obscænis jam nunc sermonibus aurem:
Mox etiam pectus præceptis format amicis,
Asperitatis, et invidiæ corrector, et iræ:
Recte facta refert: orientia tempora notis
Instruit exemplis: inopem solatur et ægrum.
Castis cum pueris ignara puella mariti
Disceret unde preces, vatem ni musa dedisset?
Poscit opem chorus, et præsentia numina sentit:
Cælestes implorat aquas docta prece blandus:
Avertit morbos, metuenda pericula pellit:
Impetrat et pacem, et locupletem frugibus annum:
Carmine Di superi placantur, carmine Manes.

Empleense en cosas como estas (quanto permite nuestra Sagrada Religion Católica) los Poetas: midan sus palabras y acciones los representantes con lo lícito y honesto: unos y otros tengan en la memoria la circunspeccion, miramiento y decencia de Arquitas el Tarentino; y así las cosas iran por sus cabales sin ofensa ni pesadumbre de nadie. Eliano pues en el Cap. xix. Lib. xiv. Var. Hist. escribe así de Arquitas: Αρχύτας τάτε άλλα ᾶν σώφρον. ναὶ οῦν τὰ ἄκοσμα ἐφυλάτθετο τῶν ὀνομάτων ἐπεὶ δέ ποτε ἐξιάζετό τι ἐιπεῖν τῶν ἀπρεπῶν, ενὰ ἐξεικήθη . ἀλλ ἐσιώπησε μὲν ἀυτὸ, ἐπέγραξε δὲ κατὰ τοῦ τοίχου, δείξας μὲν δ εἰπεῖν ἐβιάζετο, εὐ μὴν βιασθείε ἔιπεν: que en suma viene à decir,

que Arquitas, célebre Filósofo, era tan mirado y circunspecto en pronunciar palabra alguna obscena, que por no proferirla, cosiéndose la boca, enmudecia: y si le forzaban á esplicarse, sin desplegar los labios, dábase á entender no mas que señalando en la pared lo que habia de

significar.

Todavía habrá alguno que desee saber cómo se compone el que cada uno de los dos citados Fabulistas Españoles Samaniego é Yriarte se nombra y tiene por el primer Fabulista Castellano; habiendo las Fábulas de Samaniego salido á luz el año de 1781. la primera vez, y en el de 1782. las de Yriarte? Esto se compone muy bien teniendo presente lo que el primero espresamente dice en su Prólogo, y lo que el Editor del segundo distintamente especifica en el suyo. Dijo Samaniego: Puede perdonárseme bastante por haber sido el primero en la Nacion, que ha abierto el paso á esta carrera, en que he caminado sin guia, por no haber tenido á bien entrar en ella nuestros célebres Poetas Castellanos. El Editor de Yriarte espresó claramente: No quiero preocupar el juicio de los Lectores acerca del mérito de (estas Fábulas); sí solo prevenir á los ménos versados en nuestra erudicion, que esta es la primera Coleccion de fábulas enteramente originales que se han publicado en Castellano. Por estos dos pasages se vee, que ambos Poetas se tienen y llaman con verdad los Primeros Fabulistas de la Nacion, cada qual-en su línea: y aun Yriarte demás amás es, á lo que yo sé, el primero en toda la República literaria que ha compuesto fábulas literarias. De otras Poesías de Yriarte, anteriores á las Fábulas, cantó tan dulce como urbanamente Samaniego lo que se puede leer en su Fábula primera del Libro tercero, que es una como dedicatoria de él al mismo Don Tomás de Yriarte.

Y en este punto y hora que llegamos al término de las obgeciones preocupadas, y soluciones dadas, no será estraño que alguno me culpe de porqué, habiendo dicho al principio, que á la Poética no se pondrian mas Notas que las precisas; las he alargado tanto que acaso causarán fastidio al Letor, robándole el tiempo que podria emplear mejor en otra mas útil leyenda? En vista de esta ó semejante acusacion estaba por darme por convencido, quando me hállo á la mano con una escusa tan autorizada como la que me ofrece Horacio Flaco: Y porqué, pregunto yo tambien, escribiendo este célebre Maestro á César Augusto una Epístola, no la redujo á la regular y legítima brevedad de una Carta; sinoque como si escribiera un Tratado hecho y derecho para sus discípulos, mete en ella no ménos que doscientos y setenta versos exámetros; y en vez de Epístola, viene á componer un Libro entero, que puede reputarse por otro tal como el del Arte Poética, ó Epístola ad Pisones, Patrem et Filios? Lo cierto es, que el P. Juvencio sobre el quarto verso de aquella elegantísima Epístola (es la 1. Lib. 11.), donde reconoce el Poeta que

in publica commoda peccem, Si longo sermone morer tua tempora, Cæsar;

hace este reparo: Atqui longissima est hæc epistola? responderi potest, non esse absolute longam, sed tantummodo, si cum aliis com-

paretur. Deinde non tam epistolam, quam librum, esse dicendam: eoque pacto brevis Liber dici poterit. Segun esto, aunque una ú otra vez se hayan traspasado los límites de las Notas, si en ellas por dicha se hubiesen juntado especies ó noticias de alguna utilidad, parece perdonable el esceso.

FIN DE LAS NOTAS.



| ·   |   | • |     |   |
|-----|---|---|-----|---|
|     |   | , |     |   |
|     |   |   | . ' |   |
|     |   |   |     | • |
|     |   |   |     |   |
|     |   |   |     |   |
|     |   |   |     |   |
|     |   |   |     |   |
|     |   |   |     |   |
|     |   |   |     | , |
|     |   |   |     |   |
|     | • |   |     |   |
|     |   |   |     |   |
| . * | , |   |     |   |
|     |   |   |     |   |

|   | , |   |
|---|---|---|
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
| • |   |   |
| • |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
| • |   |   |
|   |   |   |
|   |   |   |
|   |   | · |
|   |   |   |
|   |   |   |



